


Conferencia Episcopal Argentina

Laudato Si” Congresos Interuniversitarios : aportes para una nueva
agenda universitaria inspirada en Laudato Si’ / la ed. - Ciudad
Auténoma de Buenos Aires : Conferencia Episcopal Argentina
Oficina del Libro ; Consejo Interuniversitario Nacional ; Consejo de
Rectores de Universidades Privadas, 2023.

Libro digital, PDF

Archivo Digital: descarga y online
ISBN 978-987-511-320-6

1. Ecologia. 2. Universidades Privadas. 3. Universidades Ptblicas. I.
Titulo.
CDD 378.07

12 edicion: diciembre 2023

Queda hecho el depésito que establece la ley 11.723.
Impreso en Argentina.



LAUDATO SI’

CONGRESOS INTERUNIVERSITARIOS
SEPTIEMBRE 2021 - JUNIO 2023

Aportes para una nueva agenda universitaria
inspirada en Laudato Si”






INDICE

INtrOAUCCION. ottt ettt 7

Organizacion del CONGreso ...........ccccveeueerireveercenneeeenenenn 11

I° CONGRESO INTERUNIVERSITARIO LAUDATOSI ....... 19

Invitacion del Papa Francisco al Congreso ........................ 21
Apertura del Congreso Laudato-Si .........ccccevueuiiininicncnne. 23
Discurso de apertura del Presidente de la CEA ........... 23
Discurso de apertura del Presidente del CRUP ........... 29
Discurso de apertura del Presidente del CIN .............. 33

Laudato Si’":
Una reconsideracion radical del desarrollo ......cooeueeee...... 35

La relevancia del empleo puiblico en la construccion
de las capacidades estatales ...........cccccceuviriiiiiiiniiiiinnnn, 45

Crisis socioambiental: urgencia, conversiéon
y freno de emergencia .........cccccceevveiiininiiiinnee 69

Acerca de Dios, la fraternidad y la tentacion idolatrica ... 85

“Pentagrama del didlogo ecumenismo en Laudato Si” .... 97



Educacion para la Ecologia Integral -
Un abordaje desde la Pedagogia .........cccccoeuvvvvccuniniinnnnnne 105

Las cartas del desarrollo ....c..eevvveeveeevevieeieiieeeeiieeeeeeeeeeeaes 119

El Proyecto educativo del Papa Francisco.
De Laudato Si (LS) al Pacto Educativo Global (PEG) ..... 129

“Todo es de ustedes”, una educacion para un gran
cambio de mentalidad: la conversion ecoldgica ............. 139

Retos de la Laudato Si a la Universidad ........cccoeeuueeen..e... 159

“La mirada encarnada. Reflexiones metodologicas
a partir de Laudato Si” 7 ......ccccoeiiviiiiiiiiiicin, 167

La economia en Laudato Si”:
(propuesta alternativa o mensaje profético? ................... 177

II° CONGRESO INTERUNIVERSITARIO LAUDATO SI ... 187

Aportes para una nueva agenda
universitaria inspiradaen LS ... 191

SINEESIS uvviiiveiieiietiieeeiieeeeeirt e e e st eeesateesssratesssasessssaseesssasens 207

DIESALIOS ettt e e e e e e eaee e e e rne e s esaeas 213



INTRODUCCION

El 24 de mayo de 2015, el Papa Francisco dio a conocer
al mundo la enciclica Laudato Si’, una profunda reflexion
sobre el cuidado de nuestra “casa comun”. La crisis eco-
l6gica abordada por Laudato Si” no se limita al medio am-
biente, sino que también tiene una dimensién social que
involucra la administracion de los bienes comunes, inclu-
yendo a todas las especies y a las personas. Esta perspec-
tiva subraya la necesidad de abordar tanto los problemas
ambientales como las demandas sociales.

En el transcurso de ese mismo 2015, dos acontecimien-
tos cruciales dieron continuidad a los temas fundamen-
tales que el Papa abordé en su enciclica: los Objetivos de
Desarrollo Sostenible (ODS) aprobados por la Asamblea
General de las Naciones Unidas en septiembre y los com-
promisos surgidos de la historica cumbre de Paris en di-
ciembre.

Posteriormente en Argentina, en el afio 2016, un grupo
de universidades asumi6 el compromiso de promover la
creacion de la Red de Universidades para el Cuidado de
la Casa Comun (RUC). Este esfuerzo conjunto marco el
inicio de un movimiento que buscaba integrar la ensefian-
za, la investigacion y la accion en torno a la problematica
planteada en la enciclica, reconociendo su relevancia en el
contexto global y local.



En 2017, convocados por la Comision Episcopal de Pas-
toral Universitaria (CEPaU) y el Dicasterio de Educacion
del Vaticano, rectores y rectoras de diversas universidades
argentinas participaron de un encuentro en Roma que, en-
tre otros temas proponia la reflexion sobre la universidad
ante los desafios que plantea Laudato Si’. En el transcurso
de ese encuentro, los presidentes del Consejo Interuniver-
sitario Nacional (CIN) y del Consejo de Rectores de Uni-
versidades Privadas (CRUP), propusieron la creacion de
un foro de universidades en la Argentina que difunda y
profundice Laudato Si'.

Este contexto historico y el compromiso de ambos con-
sejos de rectores en didlogo con la Conferencia Episcopal
Argentina (CEA) condujo a convocar a un Congreso In-
teruniversitario Laudato Si". Este encuentro se convertira
en un espacio vital parala reflexion y el didlogo sobre como
enfrentar los desafios planteados por Laudato Si” y avan-
zar hacia un futuro mas sostenible. Si bien originalmente
fue programado para 2020, finalmente fue realizado en
septiembre de 2021 debido a la pandemia de COVID-19.
Durante este encuentro, se abordaron temas cruciales rela-
cionados con la enciclica, tales como la dignidad personal,
fraternidad, didlogo intercultural, el cuidado del ambiente
y el desarrollo integral de las personas. Este congreso vir-
tual contod con la participacion de numerosas universida-
des y destacados expertos, lo que resaltd su relevancia en
la comunidad académica.

En marzo del 2023, celebrando el décimo aniversario
del pontificado del papa Francisco, el CRUP, el CIN y la
CEA convocaron a un nuevo congreso interuniversitario
Laudato Si’. Este segundo congreso se desarrollé de forma
presencial y virtual entre los dias 31 de mayo y 3 de junio
del mismo afio. La convocatoria se centr6 en los “Desa-

8



tios educativos de una ecologia integral” y promovié un
didlogo intergeneracional sobre temas como el trabajo, la
convivencia y el cuidado de nuestra “casa comun”. Los
ejes del segundo congreso atienden la preocupacién por
la comunidad, el trabajo y el medio ambiente, asi como
la importancia de la educacion en la transicion hacia una
sociedad mas sostenible.

La presente publicacion contiene diversas intervencio-
nes y textos de conferencistas que participaron del primer
congreso. El segundo que se desarrolld en diversas sedes
universitarias de todo el pais produjo tres documentos que
aqui se reproducen y que recogen por un lado los debates
y las reflexiones mds destacadas, e identifica los grandes
desafios a tener en cuenta para disefiar una nueva agenda
universitaria inspirada en Laudato Si’.

Francisco Pifion

Coordinador de la Comision Organizadora






ORGANIZACION DEL CONGRESO

Consejo Interuniversitario Nacional (CIN): Organo
que nuclea a todas las universidades de gestion publica
en Argentina.

Consejo de Rectores de Universidades Privadas
(CRUP): Organo que retne a todas las universidades
de gestion privada del pais.

Conferencia Episcopal Argentina: Organismo que
nuclea a todos los obispos argentinos. A través de la
Comision de Pastoral Universitaria.

Las Comisiones organizadoras estuvieron integradas
por:

Francisco Pifion (Coordinador)

Axel Barcelo (Vicerrector ITUCS)

Fabian Calderdén (Rector UNLAR)
Roberto Igarza (CEI-UNR, DEPaU)
Agustina Rodriguez Saa (Rectora UNLC)

11



Alberto Taquini (h) (DEPaU)

Pbro. Matias Taricco (Secretario CEPaU/CEA)
Rodolfo Tecchi (Rector UNJU- Presidente del CIN)
Delfina Veiravé (Rectora UNNE- Presidenta del CIN)

Rodolfo de Vincenzi (Rector UAI- Presidente del
CRUP)

Amado Zogbi (Rector UAA)
Mons. Gustavo Ziirbriggen (Presidente CEPaU/CEA)

Enrique Mammarella (Rector UNL- Presidente del
CIN)

Carlos Greco (Rector UNSAM - Presidente del CIN)

Comité Académico
Gustavo Boquin (Vicerrector UCA, CEPaU/CEA)
Aldo Carreras (UNAHUR)
Ana Donini (Investigadora UNSAM)
Manuel Gémez (ex Vicerrector UNM)
Nancy Diaz Larrafaga (Secretaria de Posgrado UNQ)
Luciana Tondello (Vicerrectora USAL)

Comité de gestion
Yanina Argafaraz (UNPAZ)
Fernando Barilatti (USI)
Manuel Carreras (UNAHUR)
Silvina Cataldi (UNPAZ)

12



Sergio de Piero (UNAJ)
Alberto Molina (UNCuyo)
Secretario: Francisco De Luca (UCASAL)

Equipo de Comunicacidon
Federico Cabanillas (DEPaU/CEA)
Viviana Checa (UCASAL)
Marina Dioguardi (CIN)
Gonzalo Moreira (CEA)
Florencia Sanchez (USI)
Maria Celeste Sosa Rosales (UNLC)
Leticia Spinelli (UNQ)
Maximiliano Urbina (CRUP)

Expositores y presentadores

Adrian Beling (profesor investigador Universidad
Humboldt, Alemania)

Agustina Rodriguez Saa (rectora UNLC)

Alberto Acosta Espinoza (profesor investigador en
FLACSO y exministro de Energia y Minas, Ecuador)

Alejandra Reich (UBA, Red Universidades para la
Gestion Ambiental)

Alejandro Villar (rector UNQ)

Alessandra Smerilli (consejera de Estado, Dicasterio
para el Servicio del Desarrollo Humano Integral, Santa
Sede)

13



Alicia Bohren (rectora UNaM)

Allan da Silva Coelho (investigador Universidade Sao
Francisco, Brasil)

Amado Zogpbi (rector U.Atlantida)

Ana Carolina Herrero (coordinadora de la Diplomatura
en Gestion Integral del Cambio Climatico UNDEF)

Ana Castellani (Secretaria de Gestion y Empleo Publico,
investigadora CONICET)

Ana Donini (profesora Investigadora UNSAM)
Anibal Torres (profesor investigador UNR/UNSAM)
Bruno Rodriguez (Jévenes por el clima)

Carlos Galli (decano de la Facultad de Teologia UCA)
Carlos Greco (Rector UNSAM - Presidente del CIN)

Carlos Hoevel (profesor investigador UCA/Academia
Nacional de Educacion)

Cristina Carballo (profesora investigadora UNQ)

Daniel Goldman (director del Instituto para el Didlogo
Interreligioso)

Daniel Gonzalez (vicerrector UNJU)

Daniel Herrero (presidente de Toyota Argentina)
Dario Kusinsky (rector UNPAZ)

Eloy Mealla (profesor investigador USAL)

Emilce Cuda (jefa de la Oficina dela Pontificia Comision
para América Latina)

Enrique Bambozzi (vicerrector UPC)

Enrique Del Percio (rector USI)

14



Eugenio Martin De Palma (rector UCSF)

Gabriela Agosto (directora del Diplomado en Politicas
Publicas y Desarrollo Sostenible UTN-BA)

Gaston O’Donnell (rector UCES)
Giulio Maspero (Pontificia Academia de Teologia)

Guillermo Marc¢ (director del Instituto para el Didlogo
Interreligioso)

Gustavo Béliz (Presidente, Consejo Econdmico y Social)
Gustavo Boquin (vicerrector UCA)

Gustavo Carrara (Obispo Auxiliar CABA)

Héctor Sauret (rector UCU)

Homero Bibiloni (exsecretario de Medio Ambiente
de la Nacion y coordinador de la carrera en Gestion
Ambiental UNA])

Horacio Garcia Bossio (director del Departamento de
Historia UCA)

Hugo Andrade (rector UNM)

Humberto Podetti (presidente de la Comision Justicia
y Paz CEA)

Ignacio Alonso Alasino (Comision  Catodlica
Internacional para las Migraciones CCIM)

Jaime Perczyk (Ministro de Educacion)

Jorge Calzoni (rector UNDAV)

José Carlos Caamario (profesor Investigador UCA)
Julio Nefa (profesor UNM)

Luciana Tondello (vicerrectora USAL)

15



Lucio Florio (profesor Investigador en Teologia
Dogmatica UCA)

Luigino Bruni (profesor investigador Universidad de
Milan)

Luis Scasso (Director Oficina Regional Buenos Aires de
la OEI)

Manuel Garcia Sola (Vicerrector UNCAU)

Manuel Gémez (UNM)

Marcelo Figueroa (director de la edicion argentina de
L’Osservatore Romano)

Maria Eugenia Di Paola (coordinadora del Programa
de Ambiente y Desarrollo Sostenible PNUD)

Maristella Svampa (investigadora superior CONICET/
UNLP)

Mauricio Lopez Oropeza (Secretario de la Conferencia
Eclesial de la Amazonia CEAMA/CELAM).

Mons. Angel José Massin (obispo de Reconquista)
Mons. Eduardo Martin (arzobispo de Rosario)

Mons. Gustavo Carrara (obispo auxiliar de Buenos
Aires)

Mons. Jorge Garcia Cuerva (obispo de Rio Gallegos)
Mons. Marcelo Margni (Obispo Avellaneda-Lants)
Mons. Nicolas Baisi (obispo de Iguazu)

Mons. Oscar Ojea (presidente de la CEA, obispo de San
Isidro)

Mons. Roberto Pio Alvarez (Obispo Auxiliar Comodoro
Rivadavia)

16



Mons. Stefano Zamagni (presidente de la Pontificia
Academia de las Ciencia Sociales)

Nicolas Trotta (ministro de Educacion de la Nacion)

Omar Ahmed Abboud (director del Instituto para el
Dialogo Interreligioso)

Pablo Canziani (investigador principal CONICET/
UTN-BA)

Pablo Vidal (Hogares de Cristo/Caritas)

Pedro Gomez Serrano (experto internacional en
desigualdad, cooperacién y desarrollo UCM, Espana)

Pierre Martinot Lagarde (Consejero Especial ante la
OIT, Suiza)

Ricardo Moscato (exrector Colegio del Salvador)

Ricardo Pignanelli (secretario general del Sindicato de
Mecanicos y Afines del Transporte Automotor)

Rita Gajate (rectora UCALP)
Rodolfo Gallo (rector UCASAL)

Rodolfo Pastore (director del Departamento de
Economia y Administracion UNQ)

Rodolfo Tecchi (rector UNJ)
Stefania Falasca (periodista en Avvenire, Italia)

Stefano Zamagni (presidente de la Pontificia Academia
de las Ciencia Sociales)

Susana Nuin (directoradelaEscuelaSocial CEBITEPAL/
CELAM)

17






[ CONGRESO
INTERUNIVERSITARIO
LAUDATO SI’






INVITACION DEL PAPA
FrRANCISCO AL CONGRESO

Para ver el video puede hacer click sobre la imagen
o escanear el codigo QR.


https://www.youtube.com/watch?v=uRUmEXoEyoM&t=11s




APERTURA DEL CONGRESO LAUDATO ST’

Discurso DEL PRESIDENTE DE LA CEA

MoNSENOR Oscar V. Ojea

Nos parece muy prometedora la realizacion de este
evento que pone en dialogo y sinergia al mundo universi-
tario y a la Iglesia a través de tres instituciones como son
el CIN, el CRUP y la CEA, buscando juntos profundizar y
asumir el mensaje del Papa Francisco en la Enciclica Lau-
dato Si.

Agradecemos especialmente la presencia del Minis-
tro de Educacion, Nicolas Trotta, de Rodolfo De Vincen-
zi , Presidente del CRUP y Rodolfo Tecchi, Presidente del
CIN.

Este camino se inicio formalmente en septiembre del
2019 y el hecho de que Universidades publicas y privadas
se hayan dado cita abriendo espacios de reflexion y pro-
blematizacion en dialogo con otras instancias de la socie-
dad es realmente destacable.

Para la pastoral universitaria que preside Mons. Gus-

23



tavo Zurbriggen ha sido una verdadera experiencia de
aprendizaje al servicio de la fe y del encuentro fraterno.

La Enciclica Laudato Si estd inspirada en la figura de
San Francisco de Asis, ya que comienza con el Cantico de
las Creaturas que es la primera obra escrita en lengua ro-
mance- italiana. San Francisco representa simbdlicamente
al ser humano que vive en profunda armonia con la natu-
raleza, consigo mismo, con los hermanos y con Dios.

¢De dénde le viene a San Francisco esta fraternidad
universal? ;Cudl es su origen?

Hijo de un rico comerciante vivié una profunda con-
version renunciando a todos sus bienes y a la herencia de
su padre. Es justamente el abrazar la pobreza lo que le da
una extraordinaria libertad que le permite un vinculo pri-
vilegiado, fraterno e igualitario con las demas creaturas.
La tradicion lo llamo el nuevo Cristo en la tierra por el
modo en que reflejaba la frescura del Evangelio.

El aporte de la revelacion biblica nos ensefia que es fun-
damental pensar al hombre y a la mujer en relacién. El ser
humano es un ser relacional. La vida subsiste donde hay
vinculo. Es la categoria de relacion la que define nuestra
identidad que se va conformando en el encuentro con los
rostros de los demas. Nada mas alejado de una concepcion
individualista. En la concepcion cristiana la persona hu-
mana es creada a imagen de un Dios que es amor que por
tanto cuida, protege, custodia, preserva, respeta lo que ha
creado.

Pero Dios no actiia como un déspota que somete y mal-
trata a sus creaturas. Dice el Libro de la Sabiduria 11, 24-26
“Tu amas todo lo que existe y no aborreces nada de lo que
has hecho porque si hubieras odiado algo no lo habrias

24



creado... Tu eres indulgente con todo ya que todo es tuyo,
Senior que amas la vida”

Vemos claramente que en estos ultimos tiempos se ha
deteriorado el vinculo armoénico entre la humanidad, la
naturaleza y el espacio para la fraternidad. Se ha acentua-
do una suerte de confianza irracional en el progreso y ha
avanzado un profundo subjetivismo que coloca al ser hu-
mano frente a la naturaleza como si fueran diferentes y
ajenos. Ella se ha convertido en un marco de la vida hu-
mana, en un objeto de dominio del cual se puede extraer y
succionar todo lo que se quiera, sin limites.

La humanidad parece hacer oidos sordos al cansan-
cio de la tierra a través del enorme perjuicio que crean los
agrotoxicos, no parece importar que el agua se contami-
ne a través de una extracctivismo ilimitado que provoca
enfermedades, muerte de peces, migraciones forzadas de
hermanos y hermanas que por generaciones han vivido a
la vera de los mares y de los rios. Parece no importarnos
que suban las emisiones de gas provocando el efecto in-
vernadero con graves consecuencias en el cambio climati-
co, la desertificacion por la tala indiscriminada de arboles
que nos quitan el frescor y la sombra a los seres humanos.
Tampoco parece importar la perdida de la biodiversidad a
través del exterminio de las especies que ayudan al equili-
brio de los ecosistemas.

Como ha dicho el Papa Francisco en su video mensa-
je que inaugura este congreso, la Enciclica Laudato Si no
es una Enciclica verde sino una Enciclica Social, ya que
todo planteo ecoldgico autentico se convierte siempre en
un planteo social. Existe una profunda raiz humana en
la crisis ecoldgica. La crisis esta en el corazén del hombre
mismo. El maltrato de la tierra se traduce al mismo tiempo

25



en profundas brechas que se han ido creando en nuestra
sociedad entre ricos y pobres.

Lo que ha aumentado particularmente en Ameérica
Latina no es solo la pobreza sino la inequidad por eso la
Enciclica propone un cambio de paradigma, esto es pa-
sar del paradigma tecnocratico al paradigma del cuidado.
Este cuidado por el ambiente natural y por todos los seres
humanos supone el desafio de un enorme cambio cultural,
que toque y transforme los estilos de vida y los habitos de
consumo.

La conciencia ecoldgica es justamente esto, conciencia,
no es ideologia, es saber que la humanidad se esta enfer-
mando junto con la casa comun, que vivimos dentro de
la naturaleza, pero también contrarios a ella, nos hemos
vuelto ciegos ante su belleza, y al mismo tiempo vivimos
en un mundo en el que la pobreza mas desgarradora con-
vive con la riqueza mas inconcebible, nos ha ido ganan-
do el pensamiento abusador de que la tierra esta para sa-
quearla y que los demads existen para satisfacer nuestras
necesidades.

Seguramente este Congreso nos dara muchisima luz
a partir de las reflexiones que provoca Laudato Si para
plantearnos decididamente una verdadera pedagogia del
cuidado que nos ayude a abrirnos a la realidad, ya que la
miopia existencial nos hace elegir selectivamente lo que
vemos.

De este modo podremos encaminarnos decididamente
a cumplir con los objetivos de desarrollo sustentable fija-
dos por las Naciones Unidas ya que como dice Francisco
en la Enciclica (Laudato Si 13): “el desafio urgente de pro-
teger nuestra casa comun incluye la preocupacion de unir

26



a toda la familia humana en la busqueda de un desarrollo
sostenible e integral”

Este cambio y esta nueva direccion necesitan motiva-
ciones y un camino educativo del que la Universidad es
un particular protagonista.

La Iglesia como parte de la sociedad desea profundizar
junto a todos y todas el trabajo para tomar esta agenda
como parte del cuidado integral de nuestra hermana ma-
dre tierra.

Muchas gracias.

27






Discurso DEL PRESIDENTE DEL CRUP

Dr Roporro DE VINCENZI

Buenos tardes a todos. Desde el CRUP celebramos la
organizacion de este Congreso y agradecemos a todos los
que intervinieron en su organizacién para concretarlo. Te-
nemos grandes expectativas respecto de las actividades
planificadas y el didlogo que se produciréd en derredor de
ellas.

La Enciclica Laudato Si tiene una relevancia mundial
desde que fue difundida hace unos cinco afios. El docu-
mento es contundente en su diagnostico, y profundo en
sus propuestas. Y sin dudas mas relevante la hace el he-
cho que fue emitida por un papa, con todo el impacto de
influencia que eso implica. Es sin dudas una de las contri-
buciones mds importantes del mundo para conformar una
conciencia ecologica critica.

Laudato Si fue recibida con aplausos por organismos
de las Naciones Unidas, por organizaciones sociales, re-
presentantes de la sociedad civil, intelectuales mundiales,
pensadores, organismos no gubernamentales, cientificos,
centros de estudios, ambientalistas, poniendo en primer
plano mundial el resquebrajamiento del planeta, pero no
solo a nivel ambiental, también a nivel social, comunitario,
econdmico, espiritual.

29



Laudato Si nos otorga una vision holisitca e integral de
los problemas mundiales, problemas que hoy se extienden
en una crisis de multiples dimensiones. Nos habla desde
problemas espirituales y educativos, hasta condiciones
materiales y ambientales, desde las incertidumbres del
hombre globalizado, hasta la problematica del agua como
recurso indispensable de los pueblos, y del caracter insa-
lubre de las grandes ciudades, su contaminacion visual y
acustica, su caos, su desorden.

Uno de los puntos principales de interpelacion de Lau-
dato Si es la desigualdad, elemento que es continuo y sis-
tematico en los documentos y reflexiones de Francisco. No
podemos descuidar la enorme inequidad que impera en el
mundo, pero mucho menos atin en nuestra region, sobre
la cual basta con observar los indicadores del Programa de
Naciones Unidas para el Desarrollo (PNUD) o la CEPAL,
incluso los coeficientes de Gini, para tomar dimension que
es la region mas desigual del globo, donde la mitad de
los jovenes no termina la escuela secundaria, y donde te-
nemos paises que alcanzan casi el 50 % de desnutricion
infantil.

Entre los mas fragiles de los fragiles, como sabemos,
estan los pobres, y entre ellos también se encuentra nues-
tra “hermana madre tierra”. Es por ello que, como nos en-
sena la Enciclica Laudato Si, estamos en una tUinica crisis,
pero que se extiende a diversas dimensiones, sobre todo
hacia lo social y lo ambiental.

Toda estas expresiones, ideas y proyectos, ahora en do-
cumentos oficiales de la cima pontifical, son no sélo una
interpelacién a la Iglesia, a su imagen, a la manera de ges-
tionar sus recursos, sus bienes, su tiempo, sus fuerzas, sino
que constituye una interpelacion para la sociedad toda. La

30



interpelacion se extiende a todos los rincones del mundo,
y a todas las personas con responsabilidades instituciona-
les, politicas, sociales, culturales, espirituales, y sin dudas,
educativas.

De los multiples aspectos que Laudato Si promociona
para construir una cultura del cuidado de la casa comun,
aunque parezca redundante, destacamos el hecho de asu-
mir que el desastre ecoldgico y ambiental que vive el mun-
do, no es resultado de acciones individuales, sino que por
el contrario, son los efectos de nuestros habitos colectivos,
y por lo tanto, responsabilidades compartidas y globales.

Creemos que Laudato Si nos obliga a repensar la edu-
cacion, ya que en sintonia con visiones y propuestas que
lo anteceden a Francisco en la tutela de la Iglesia, el do-
cumento insiste en que “la degradacién de la naturaleza
estd estrechamente unida a la cultura que modela la convi-
vencia humana”, es decir, que hay “una raiz” humana de
toda la crisis, anclada en el modo de entender la vida “y
la accién humana”, como ya lo analizaba Benedicto XVI.

Observamos a partir de esta Encicilica, que debemos
educar en nuevos habitos, frenar la cultura de la suma de
placeres, la cual no logra saciar la sed de otros alimentos
que necesita el hombre. Para ellos debemos asumir el desa-
fio educativo, para el cual nos da una notable oportunidad
la juventud que hoy tenemos, entre los cuales existe una
sensibilidad ecologica que nos ilusiona, y nos provoca.

Asimismo, la hiper-especializacion de las disciplinas,
promueve una fragmentacion del saber, licudndose la mi-
rada estratégica y amplia de los problemas compartidos
del mundo. El saber fragmentario es para Francisco “una
forma de ignorancia”, con lo cual nos impone una respon-

31



sabilidad formativa integral, como son los problemas que
atravesamos. jAcaso sdlo se globaliza la economia y los
problemas? ;Y no las soluciones y las propuestas?

La Pandemia que vivimos nos ha desafiado Nos desa-
fi6 a tener creatividad para encontrar soluciones, y forta-
leza para mirar para adelante cuando el horizonte parece
oscurecerse. Pero también, nos ha permitido, de manera
contundente y rdpida, a discernir sobre las cosas impor-
tantes, tanto nuestras como de nuestros projimos.

Laudato Si nos obliga a educar en la armonizaciéon de
lo multiple, en solucionar las desigualdades, en visibilizar
la crisis ecoldgica integral, que no s6lo es ambiental y bio-
logica, es como ya dijimos, también econdémica y cultural,
es una crisis de la vida cotidiana, y la Enciclica nos provee
de “lineas de accion” para esa tarea, observando esta crisis
como una oportunidad y un nuevo desafio.

Nuestros mejores augurios para estas jornadas de Con-
greso.

32



Di1ScURSO DEL PRESIDENTE DEL CIN

Roporro TEccHI

Esta enciclica papal, Laudato Si, posee una cualidad
quizds unica en muchos afos de historia. En efecto, ade-
mas de un profundo sentido humanista y de sus carac-
teristicas religiosas, es, sin dudas, un documento que ha
sido recogido como disparador de reflexiones en los am-
bitos académicos.

Quizdas por apuntar a un tema de absoluta actualidad
en los debates principales en los espacios universitarios
e intelectuales, tal como lo es la crisis ambiental planeta-
ria, y por la forma de abordar la cuestion, ha sido recibido
muy favorablemente.

Y ahora ponemos nuevamente en debate su contenido
a través de unas jornadas que se expresaran en todas las
regiones de nuestro pais y que, sin dudas, resultaran en
aportes sustanciales a la cuestion.

Esta pandemia y la consecuente emergencia sanitaria
que estamos atravesando en todo el mundo, tiene, segura-
mente, en su origen conexion con los desacoples entre la
sociedad moderna y la naturaleza, que también se expresa
en el problema del cambio climatico.

33



También tomamos nota, en este contexto, de la alerta
que nos senala el Papa Francisco, de manera reiterada, so-
bre la crisis de la Amazonia, que sin dudas amenaza con
consecuencias muy impactantes en todo nuestro continen-
te.

La Organizacién de Naciones Unidas y todos sus pro-
gramas cientificos especializados, nos sefialan que ya que-
da muy poco tiempo para revertir y amortiguar los efectos
de la crisis ambiental, antes que ya todo el dafio sea irre-
parable.

Y debemos aprender la leccion que nos ha dejado la
pandemia, un fendmeno sobre el cual la comunidad cien-
tifica nos habia alertado en muchas oportunidades. Pero
el modo de produccién y orden econémico mundial hizo
siempre oidos sordos hasta que se produjo una catastrofe
sanitaria cuyas consecuencias, seguramente, aun no po-
dremos dimensionar con certeza.

El debate que se abre a partir de esta iniciativa de la
Conferencia Episcopal Argentina, el Consejo Interuniver-
sitario Nacional y el Consejo de Rectores de Universida-
des Privadas, las miradas con que nos enriqueceran espe-
cialistas con diversos abordajes en un proceso federal de
aportes en cada regidn, y la sintesis que tendrd lugar al
final de una semana de trabajo, sin dudas marcaran un
hito histérico, que con un documento como Laudato Si, se
ha movilizado, nunca tan oportunamente.

34



LAuDATO SI1°;
UNA RECONSIDERACION RADICAL
DEL DESARROLLO

Pedro José Gomez Serrano

Las caracteristicas propias de la comunicacion a un
congreso obligan a presentar de forma sintética el objeto
de anadlisis. En este caso, quiero poner de relieve la no-
vedad que la enciclica del papa Francisco representa a la
hora de concebir el desarrollo deseable, tanto respecto a
las diversas conceptualizaciones de la academia, como a la
evolucion de la propia Doctrina Social de la Iglesia (Pon-
tificio Consejo “Justicia y Paz”, 2005). Al tiempo, deseo
mostrar la posibilidad y pertinencia de un didlogo entre
la reflexion teologica y el analisis cientifico en el campo
econodmico (Gomez Serrano, 2007; Sung, 1999 y 2011). Re-
sumiremos la reflexion en un “decdlogo”, modalidad de
clasificacion numérica particularmente adecuada en este
caso.

1. Comencemos por una cuestiéon metodologica: ;Qué
tienen que decir los tedlogos o los lideres religiosos a los econo-
mistas? ;Qué sentido tiene preguntarse por los modelos
de desarrollo formulados en Laudato si”? Obviamente, la

35



Biblia no es un tratado de Politica Econdmica, la Iglesia no
es particularmente competente en el campo cientifico de
la Economia y, ademas, desde el concilio Vaticano II, re-
conoce sinceramente la autonomia de las realidades terre-
nas y la necesidad de conocer y aceptar sus propias leyes
(Gaudium et Spes n® 36). Sin embargo, como la actividad
econOmica es una realidad ejercida por los seres humanos
que puede configurarse de modos distintos, con fines y
medios diferentes que, a su vez, tienen efectos diversos
sobre el conjunto de la poblacion, resulta legitimo que una
institucion religiosa como la Iglesia pueda aportar crite-
rios de discernimiento para contribuir el debate colectivo
sobre el disefio de un modelo de desarrollo que sea ética-
mente deseable desde una perspectiva universal (Iguifiz
Echevarria, 2011). Los modelos de desarrollo perseguibles
deben definirse politicamente, pero contando también con
la colaboracion de toda la ciudadania y el conjunto de las
instituciones sociales. Sera tarea posterior de los econo-
mistas estudiar el modo mas viable para alcanzarlos desde
un punto de vista técnico y dilucidar si las distintas pro-
puestas son mas o menos viables.

2. Por otra parte, no cabe definir un modelo cristiano de
desarrollo como si fuera unico, definitivo o divinamente
revelado. Lo que existe es un conjunto de criterios funda-
mentales en la tradicion cristiana que podrian ayudar a
configurar un tipo de desarrollo positivo para el conjunto
dela humanidad y del planeta. Como la historia es un pro-
ceso permanente de cambio, toca en cada época discernir
el modo en el que la configuracién de la economia puede
contribuir a establecer una sociedad mas justa. De hecho,
la idea misma de “desarrollo” que utilizan los analistas
sociales ha experimentado profundas mutaciones en las
ultimas décadas (Unceta, 2009). Por ello, desde la perspec-

36



tiva de la Iglesia, la metodologia mdas adecuada para avan-
zar no consiste en disefiar un modelo ideal de desarrollo,
sino en descubrir cémo mejorar la situacion de la que partimos,
atendiendo a los retos mds profundos de la realidad que se
van manifestando en cada momento.

3. En consecuencia, la enciclica Laudato si” no presenta
un modelo definido de desarrollo sino un punto de parti-
da, unos criterios de discernimiento para valorar los modelos
de desarrollo y algunas prioridades formuladas, al mismo
tiempo, desde la sensibilidad cristiana clasica y desde la
atencion a las emergencias de nuestra época. De hecho, el
documento utiliza muchos adjetivos para cualificar el de-
sarrollo -humano, integral, socialmente inclusivo, equita-
tivo, sostenible o al servicio de la vida- pero sin pretender
alcanzar una definicidon cerrada del mismo.

a) El namero 2 de la enciclica, indica con claridad el
punto de partida que obliga a repensar el modelo de de-
sarrollo vigente: “Esta hermana clama por el dano que le
provocamos a causa del uso irresponsable y del abuso de
los bienes que Dios ha puesto en ella. Hemos crecido pen-
sando que éramos sus propietarios y dominadores, autori-
zados a expoliarla”. Ademas, Francisco subraya que la cri-
sis ecoldgica y la social tienen las mismas raices: “Pero hoy
no podemos dejar de reconocer que un verdadero planteo
ecoldgico se convierte siempre en un planteo social, que debe
integrar la justicia en las discusiones sobre el ambiente,
para escuchar tanto el clamor de la tierra como el clamor de los
pobres (n® 49).

b) El n® 185 senala las prequntas que permiten evaluar
un modelo de desarrollo: “En toda discusion acerca de un
emprendimiento, una serie de preguntas deberian plan-
tearse en orden a discernir si aportard a un verdadero de-

37



sarrollo integral: ;Para qué? ;Por qué? ;Donde? ;Cuando?
(De qué manera? ;Para quién? ;Cuales son los riesgos? ;A
qué costo? ;Quién paga los costos y como lo hara?”. Ob-
sérvese que esta cuestion de la evaluacion de los procesos,
estrategias, programas y proyectos de desarrollo constitu-
ye una preocupacion fundamental para los economistas
que trabajan en este ambito.

) Laudato si” propone no solo un concepto mds amplio de
desarrollo integral que trasciende al que utilizan los econo-
mistas: “de todo el ser humano y de todos los seres huma-
nos”, en feliz expresion de Pablo VI en Populorum Progres-
sio, (1967) sino que, en el n° 194, se afirma expresamente:
“Para que surjan nuevos modelos de progreso, necesita-
mos «cambiar el modelo de desarrollo global», lo cual im-
plica reflexionar responsablemente «sobre el sentido de la
economia y su finalidad, para corregir sus disfunciones y
distorsiones». Simplemente se trata de redefinir el progre-
so”. Como resulta evidente, subyace en este planteamien-
to una critica al desarrollismo segun el cual, cualquier au-
mento de la produccion y del consumo, es necesariamente
positivo.

4. El motivo por el cual resulta imprescindible redefinir
el desarrollo y los mecanismos para su consecucién segin
Francisco es claro: “el mercado por si mismo no garan-
tiza el desarrollo humano integral y la inclusion social.
Mientras tanto, tenemos un «superdesarrollo derrochador
y consumista, que contrasta de modo inaceptable con si-
tuaciones persistentes de miseria deshumanizadora» (n®
109). También queda clara aqui la desconfianza de Fran-
cisco hacia la tesis segtin la cual los efectos positivos del
desarrollo econdmico acabardn beneficiando a todos los
grupos sociales. Compartir los bienes de la Tierra y luchar
contra la desigualdad es un imperativo ético fundamen-

38



tal que recoge claramente la enciclica (ver el apartado V.
“Inequidad planetaria” del capitulo I. LO QUE LE ESTA
PASANDO A NUESTRA CASA, nimeros 48 a 52).

5. Las cuatro fuerzas que conducen a este mal-desarro-
llo estan perfectamente identificadas en Laudato si” y son
de cardcter objetivo y subjetivo: la intensidad de los intere-
ses de los econdmicamente poderosos; la capacidad tec-
noldgica para extraer recursos (junto al espiritu domina-
dor que genera), la globalizaciéon de la indiferencia ante
el drama ecoldgico y social y la extension -al menos como
aspiracion- del individualismo consumista. El resultado
de estas fuerzas es desolador: una economia que mata y
una cultura que descarta (las cosas y las personas son de
“usar y tirar”).

6. Por eso, no bastan las soluciones técnicas y politicas
-siendo completamente necesarias-, sino que resulta tam-
bién imprescindible una radical conversién cultural con sus
propias herramientas: la educacion, la conciencia ética, la
espiritualidad y un fuerte sentimiento colectivo o comuni-
tario (n°® 142). No cabe pensar en un “buen desarrollo” sin
un “nuevo desarrollo cultural de la humanidad” (n° 47).
Como indicaba muy lucidamente un familiar muy queri-
do: “el problema no son los ricos, sino la cantidad de can-
didatos”. Tampoco habra una solucion a la falta de con-
diciones de vida digna que afecta a millones de personas
mientras la politica, como expresidn de la voluntad de los
ciudadanos, se encuentre sometida a intereses economicos
particulares.

7. El nuevo paradigma preocupado por los dafios eco-
logicos y el sufrimiento de los pobres incluye, necesaria-
mente, cambiar el horizonte de los deseos de la humanidad,
es decir, la concepcion de lo que es una vida deseable y

39



enriquecedora, en la que se minimice el consumo inten-
sivo en recursos materiales y energéticos y se potencie la
realizacion de actividades tanto o mads satisfactorias, pero
no tan cultivadas en la sociedad porque no generan bene-
ficios privados: las relaciones de amistad y familiaridad,
el contacto con la naturaleza, la actividad deportiva, la
practica de las artes, la busqueda del conocimiento, la ac-
cién sociopolitica o de voluntariado, la contemplacion o la
oracion (n® 223).

8. Es preciso romper la ecuacion en la que mds es sino-
nimo de mejor. Y esto por motivos tanto ecoldgicos como
sociales. Como dice Francisco: “ha llegado la hora de
aceptar cierto decrecimiento en algunas partes del mundo
aportando recursos para que se pueda crecer sanamente
en otras partes (n° 193)”. Gandhi lo expresé de una forma
muy parecida: “vive mds sencillamente, para que otros
puedan, sencillamente, vivir”. En estos momentos, la pre-
gunta pertinente respecto al consumo material no es cuan-
to podemos aumentarlo, sino, jcudnto es suficiente?, para
que todos los seres humanos puedan llegar al nivel de lo
verdaderamente necesario y los equilibrios basicos de la
Naturaleza sean respetados (Skidelsky y Skidelsky, 2012).

9. En todo caso, no se puede entender cabalmente Lau-
dato si’-centrada en los lazos entre la humanidad y la na-
turaleza-, olvidando la otra gran enciclica social de Fran-
cisco, Fratelli tutti, -orientada a la relacion mutua entre los
seres humanos- porque, en esta coyuntura histérica, tan
importante resulta cuidar la casa que habitamos -la her-
mana-madre Tierra- como las relaciones que se dan entre
quienes la ocupamos -la familia humana y, en particular,
sus miembros mas vulnerables-. Sera Fratelli tutti la encar-
gada de subrayar el cardcter solidario, inclusivo e iqualitario
de cualquier desarrollo que merezca tal nombre. De ahi, la

40



insistencia de Francisco en defender la “amistad social”.
Inspirandonos en el conocido lema de la revolucion france-
sa podemos decir que, a lo largo de los ultimos siglos, la
Ciencia Economica ha dado mucha importancia a la Liber-
tad y bastante menos a la Igualdad. Pero la emergencia eco-
logica y social que padecemos nos obliga a que incorpore
urgente y decididamente la dimension de la Fraternidad. El
reconocimiento de la interdependencia y de la fragilidad
planetarias reclaman de nosotros sobriedad y cuidado (n®
11). Una fraternidad universal (n®228) que deberia comen-
zar por los ultimos: las victimas ambientales y sociales de
la crisis actual, esto es, la naturaleza y los pobres (n® 237).
O creamos un desarrollo basado en el cuidado mutuo en
lugar del crecimiento o el horizonte humano sera muy os-
curo.

10. El modo en el que Francisco desarrolla su pensa-
miento en la enciclica no es lineal, sino a modo de espiral.
Esto es, regresa una y otra vez a la consideracion de los te-
mas de fondo, al tiempo que avanza y profundiza en ellos.
Por eso, por lo que se refiere al desarrollo no existe una
conceptualizacién claramente establecida en alguna parte
del documento, sino aproximaciones sucesivas y complemen-
tarias. Para terminar, voy a poner en cursiva los términos
clave de algunas de las aportaciones de la enciclica, citan-
dola literalmente, aunque en el documento estas palabras
no aparezcan con este énfasis. De este modo, podremos
captar la riqueza y la originalidad del pensamiento de
Francisco:

* “El desafio urgente de proteger nuestra casa comun
incluye la preocupacion de unir a toda la familia hu-
mana en la busqueda de un desarrollo sostenible e in-
tegral” (n®13).

41



* “A esto se suma el problema de que los objetivos de
ese cambio veloz y constante no necesariamente se
orientan al bien comun y a un desarrollo humano, sos-
tenible e integral” (n® 18).

* “Hoy, pensando en el bien comun, necesitamos im-
periosamente que la politica y la economia, en didlo-
go, se coloquen decididamente al servicio de la vida, espe-
cialmente de la vida humana” (n® 189).

* “Pero tenemos que convencernos de que desacelerar
un determinado ritmo de produccién y de consumo
puede dar lugar a otro modo de progreso y desarrollo”
(n®191).

® “(...) es mas digno usar la inteligencia, con audacia 'y
responsabilidad, para encontrar formas de desarro-
llo sostenible y equitativo, en el marco de una nocion
mas amplia de lo que es la calidad de vida” (n®192).

* “A problemas sociales se responde con redes comuni-
tarias, no con la mera suma de bienes individuales”
(n®219).

* “La espiritualidad cristiana propone un modo alterna-
tivo de entender la calidad de vida” (n® 222)

* “Se puede necesitar poco y vivir mucho, sobre todo
cuando se es capaz de desarrollar otros placeres y
se encuentra satisfaccion en los encuentros fraternos,
en el servicio, en el despliegue de los carismas, en la
musica y el arte, en el contacto con la naturaleza, en
la oracion” (n® 223).

Todo lo indicado hasta ahora pone de relieve que, las
ciencias sociales y la religion, respetando los ambitos pro-
pios de su competencia, pueden enriquecerse y criticarse

42



mutuamente, en particular cuando en la configuracion de
la vida social se ponen en juego valores éticos. No tiene
sentido que la Teologia restrinja la investigacion econdmi-
ca ni que la Economia ignore que su actividad incorpo-
ra -sea o no consciente de ello- presupuestos metafisicos,
epistemoldgicos, ideologicos y éticos que deben ser ana-
lizados criticamente. Concluimos esta exposicion creyen-
do haber demostrado que Laudato si” puede ser fuente de
inspiracion para todo tipo de analistas y activistas sociales
a la hora de reformular el concepto de desarrollo de un
modo acorde a las necesidades sociales econdmicas y eco-
logicas de nuestro mundo. Francisco se ha inspirado, ob-
viamente, en la tradicidn cristiana, pero sus propuestas es-
tan dirigidas a toda la humanidad, en la conviccién de que
su cardcter humanista y universal puede hacer que sean
vistas de un modo positivo por cualquier persona, al mar-
gen de su particular cosmovision de la vida. En cualquier
caso, necesitamos propuestas que, surgidas de cualquier
sensibilidad filosdfica, politica o religiosa, nos ayuden a
enfrentarnos, constructiva y comprometidamente, a los
enormes desafios sociales y ecologicos de nuestro tiempo.

Bibliografia

Concilio ecuménico Vaticano II (1965): Gaudium et Spes.
Constitucidn pastoral. Publicada el 7 de diciembre de 1965
en la ciudad del Vaticano.

Francisco (2020): Fratelli tutti. Carta enciclica. Publica-
da el 3 de octubre de 2020 en la ciudad del Vaticano.

Francisco (2015): Laudato si’. Carta enciclica. Publicada

43



el 24 de mayo de 2015 en la ciudad del Vaticano.

Gomez Serrano, Pedro José (2007): “Teologia y Econo-
mia” en Una teologia en didlogo, Fundacion, SM, Madrid.

Iguiniz Echevarria, Javier Maria (2011): “Economia y
desarrollo como libertad” Concilium n® 343, noviembre,
pp- 713-724. Verbo Divino, Estella (Navarra), Espana.

Pablo VI (1967): Populorum progressio, Carta enciclica.
Publicada el 26 de marzo de 1967 en la ciudad del Vatica-
no.

Pontificio Consejo “Justicia y Paz” (2005): Compendio de
la doctrina social de la Iglesia, Planeta, Barcelona. Espana.

Skidelsky, Robert y Skidelsky Edward (2012): ;Cudnto
es suficiente? Qué se necesita para una “buena vida”. Critica,
Barcelona, Espana.

Sung, Jung Mo (1999): Deseo, mercado y religion. Sal Te-
rrae, Santander, Espana.

Sung, Jung Mo (2011): “Religion y economia: interfa-
ces”. Concilium n® 343, noviembre, pp. 675-686. Verbo Di-
vino, Estella (Navarra), Espana.

Unceta, Koldo (2009): “Desarrollo, subdesarrollo, mal-
desarrollo y postdesarrollo. Una mirada transdisciplinar

sobre el debate y sus implicaciones”, Carta latinoamericana
n®?7, abril, pp. 1-34. CLAES.

Pedro José Gomez Serrano

Profesor Titular de Universidad del Departamento
de Economia Aplicada Estructura e Historia
de la Universidad Complutense de Madrid.

44



LA RELEVANCIA DEL EMPLEO PUBLICO
EN LA CONSTRUCCION DE LAS
CAPACIDADES ESTATALES

Dra. Ana Gabriela Castellani

Resumen

Desde hace mds de cuatro décadas la Argentina atra-
viesa crisis macroecondmicas recurrentes, con periodos de
inestabilidad cambiaria y monetaria, cuyos efectos provo-
can mayor desigualdad, exclusién y pobreza en amplios
sectores de la poblacion. La relacion entre produccion de
riqueza y distribucién del ingreso desde el inicio del ac-
tual ciclo democratico, evidencia marcados vaivenes: mo-
mentos de crecimiento junto a una mayor distribucion de
recursos; periodos alta concentracion de la riqueza y por
ende escasa distribucion; y periodos de desigualdad con
caida de la produccion.

Desde 1983 la tasa de desocupacion se ha visto afec-
tada por el impacto de problematicas globales -como la
crisis del tequila de 2008- y locales -ejemplo la crisis de la
convertibilidad de 2002-.

Sin embargo, estos grandes indicadores ocultan una

45



cuestion fundamental para analizar el mercado laboral
argentino que su gran heterogeneidad: sectores con altos
ingresos y condiciones de trabajo decente, conviven con
amplios sectores de alta informalidad y bajos niveles de
ingresos, e intermedios con algo mas de formalidad que
los anteriores e ingresos medios.

Disefar politicas para intervenir eficientemente en un
mercado con tal heterogeneidad y en un contexto macro-
econodmico como el mencionado requiere herramientas di-
versas y con capacidad de atender las demandas de cada
sector. El critico panorama presentado se agudizo6 con la
irrupcion de la pandemia provocada por el COVID 19 en
febrero-marzo de 2020.

En este contexto, el Estado debi6 asumir un rol clave
e irremplazable para responder a demandas urgentes de
los y las ciudadanos, redefiniendo su vinculo a nivel so-
ciopolitico y administrativo institucional como principal
coordinador ante la crisis sanitaria.

Este trabajo presenta las medidas adoptadas para me-
jorar las capacidades estatales que permitieron hacer fren-
te a tal situacion, valorizando el rol y experticia de los y las
trabajadores estatales para transformar la funcién publica
y construir y fortalecer un Estado estratégico.

Palabras clave: mercado laboral; capacidades estatales;
empleo publico; Estado.

46



La relevancia del empleo publico en la
construccion de las capacidades estatales

El empleo publico suele ser soslayado en los analisis so-
bre el mercado laboral en general. Sin embargo, el empleo
publico es clave en tres dimensiones: la primera y funda-
mental, permite desplegar las capacidades del Estado, por
ende, es crucial para lograr la efectividad de las politicas
publicas; la segunda, los agentes publicos son la cara visi-
ble del Estado, el primer contacto de la ciudadania con lo
estatal, por lo tanto gran parte de la legitimidad social de
la acciéon de los gobiernos se dirime en esas ventanillas;
finalmente, el Estado en sus tres niveles de gobierno es el
mayor empleador y por eso, la politica de empleo puiblico
incide en el funcionamiento del mercado laboral global y
en el sendero macroeconémico del pais.

Partiendo de este enfoque que recupera el empleo pu-
blico como aspecto fundamental en la construccion y des-
pliegue de capacidades estatales, presentamos un anali-
sis de las principales medidas instrumentadas durante la
pandemia para fortalecerlo.

El punto de partida: las crisis recurrentes
y el deterioro de los indicadores socio-econdmicos

En las ultimas décadas Argentina atraviesa un sende-
ro en el que ciclicamente entra en crisis muy profundas,
que expulsan a miles de personas de la posibilidad de in-
tegracion social y las conducen a situaciones de pobreza e
indigencia.

47



La evolucion de los niveles de indigencia de menos del
6% de mediados de la década del setenta, alcanzo en 2019
- periodo previo a la pandemia- un 35%. Este deterioro
tan pronunciado de las condiciones de vida de la pobla-
cidn requiere un tratamiento profundo e inmediato. Los
grandes momentos de crisis macroeconomica - la hiper-
inflacionaria del 89; la de salida de la convertibilidad del
2002 - no han sido gratuitas en términos sociales. Si se ob-
serva el grafico que sigue, se advierte con claridad las con-
secuencias que éstas han tenido en los niveles de pobreza
e indigencia.

Gréfico 1: Estimacion histdrica pobreza e indigencia urbana
segun la Nueva Metodologia del INDEC-2016.Total de aglome-
rados urbanos. Argentina 1974-2019

Fuente: Observatorio de la Deuda Social. UCA

En términos de evolucion de las tasas de desocupacion
en Argentina, considerando desde el inicio del periodo
democratico de 1983, este indice ha presentado varios mo-
mentos con picos de dos digitos: a partir del 95 tras la cri-

48



sis externa del Tequila; en 2002 con la salida de la conver-
tibilidad; una caida pronunciada hasta 2015 pero que nos
deja con un piso de 6 % de desocupados, y un incremento
desde ese entonces hasta fines del gobierno de Macri del
9%, que ahora se ha incrementado por la pandemia.

Gréfico 2: Evolucion de la tasa de desocupacion en Argenti-
na 1983-2018

Fuente: INDEC. Entre los afios 2008 y 2014 el INDEC fue
intervenido. Por emergencia estadistica no hay datos para el 4°
trimestre de 2012 ni 1° de 2016

Sin embargo, estos dos grandes indicadores no nos
permiten ver una cuestion fundamental para analizar el
mundo del trabajo en nuestro pais, que es su heterogenei-
dad. Pensar y disefiar politicas de empleo requiere tener
en cuenta esta heterogeneidad y con ello construir herra-
mientas diversas y adecuadas a cada realidad.

Si analizamos la composicion del mercado laboral ar-
gentino considerando tres variables: la cantidad de traba-

49



jadores por sector, el promedio de salario por hora, y el
nivel de formalidad, o sea quienes tienen trabajo registra-
do y con derechos plenos podemos observar con claridad
estas heterogeneidades (grafico 3).

Grafico 3: Cantidad de trabajadores, ingresos horarios y ni-
vel de formalidad por sector de actividad

Fuente: CEP-XXI en base a EAHU (2016-2019) y CGI, IN-
DEC

El cuadrante superior derecho concentra a quienes
cuentan con alto nivel de ingreso y mayor formalidad; y
es también el que menos trabajadores ocupa. Se encuen-
tran alli sectores como petroleo y mineria, finanzas, elec-
tricidad y gas, ensefianza, industria high tech, inclusive la
administracion publica y la defensa, docencia y salud.

En el cuadrante opuesto -inferior izquierdo-, encon-

50



tramos sectores como el empleo doméstico y la construc-
cidn que concentran una parte importante de la poblacion,
pero en condiciones de mayor informalidad y con meno-
res ingresos. Entre ambos, los sectores intermedios retinen
gran cantidad de trabajadores - servicios y comercio - con
niveles de informalidad elevados e ingresos no tan dete-
riorados como los de construccion o empleo doméstico,
pero muy alejados del sector de mayores ingresos.

Ante este panorama heterogéneo, las politicas que se
deben implementar para fomentar el empleo requieren
diversidad de instrumentos; no es posible mejorar la em-
pleabilidad con un solo tipo de politica ptblica que sirva
por igual a toda esa diversidad.

Por otro lado, si cruzamos las variables PBI per capita
-que da cuenta de la formacion de riqueza en un pais en
relacion al tamano de su poblacion-, y el indice de Gini
-que expresa el modo de distribucion de esos ingresos
en un periodo determinado-, observamos que la relacion
temporal entre ambas, desde 1983 hasta el dia de hoy, ha
presentado fuertes vaivenes en términos de crecimiento y
distribucion del ingreso. En este sentido, el régimen de-
mocratico ha mostrado importantes avances en materia
de crecimiento e igualdad en los ingresos, alternado con
momentos extremos - como el periodo de fines de los “90-
de mayor desigualdad en la distribucion y caida en la pro-
duccién per capita.

51



Grafico 4: Relacion entre PBI per capita e indice de Gini en
Argentina entre 1983-2019

Fuente: Cucchietti (2019)

El gobierno ante los desafios de una pandemia

A la situacién descripta, se sumo la pandemia iniciada
en marzo de 2020. En este contexto y de modo inmediato,
el Estado debié asumir un desafio clave como principal
coordinador en el manejo de la crisis sanitaria. Este de-
safio requeriria una redefinicién de su rol, tanto a nivel
sociopolitico como administrativo institucional.

52



A nivel sociopolitico, fue necesaria la redefinicion de
la relacidn con la élite econdmica y con la ciudadania; se
puso en tension el funcionamiento del sistema politico
y con ello la dindmica oposicion-oficialismo, la relacion
entre poderes del Estado y la relacidon con las provincias.
Mientras la ciudadania requeria que los gobiernos brinda-
ran respuestas urgentes ante los problemas que generaba
la emergencia sanitaria y la caida de la actividad econo-
mica, las élites pujaban para evitar que los costos de estas
medidas recayeran sobre ellas. Ademas, ante el fortaleci-
miento del rol del Estado como principal coordinador de
la emergencia y del gobierno como responsable del cuida-
do de la salud, las elites y las fuerzas politicas opositoras
comenzaron a cuestionar y deslegitimar su accionar.

A nivel administrativo institucional, fue necesario
resolver el modo de funcionar en un contexto de emer-
gencia, “sin manual” ni antecedentes. Surge entonces la
necesidad de formular politicas publicas para brindar
servicios esenciales a la ciudadania en el corto plazo, de
modo remoto para evitar la circulacion, velando para que
la transparencia en las compras publicas en un contexto de
excepcionalidad se garantice, brindando informacion per-
manente clara, constante y precisa para todos atn en las
cuestiones mas nimias como la circulacion. Hubo ademas
que asumir un esfuerzo fiscal para financiar esta situacion
sin precedentes orientado a sostener politicas de ingresos
y apoyo a personas, familias, trabajadoras y trabajadores
de todos los sectores.

La pandemia sorprendio, pero no logrd desorientar la
acciéon de gobierno. Teniendo en claro las prioridades, los
ejes de trabajo giraron en torno a la proteccién y cuidado
de la mayoria de las franjas de poblacién, del trabajo y de
la produccién. Por eso se adoptd una bateria de medidas

53



para garantizar la entrega de bienes y servicios, realizar
inversiones en el sistema sanitario, y establecer nuevas re-
gulaciones que beneficiaran a las franjas de poblacion mas
vulnerable, que integran los nifios, nifias y adolescentes,
jubilados y pensionados y el mundo de la produccion y el
trabajo.

54



Grafico 5: Medidas adoptadas por el Gobierno nacional
frente a la emergencia por COVID-19

Fuente: Secretaria de Gestion y Empleo Ptblico de la Nacion
(2021)

55



Sin embargo, todas las medidas adoptadas no fueron
suficientes para evitar el deterioro de los indicadores ma-
croecondmics en 2020s: pronunciada caida del PBI de casi
10 puntos, explicada mayoritariamente por la baja del con-
sumo privado y de la inversion.

Grafico 6: Nivel de actividad: Producto Bruto Interno. Com-
ponentes de la oferta y demanda globales. Variacion % inte-
ranual de la serie original

Fuente: INDEC, Direccion Nacional de Cuentas Nacionales.
(marzo 2021)

Si esto lo reconvertimos en términos de evolucion de
la pobreza, en su impacto en la calidad de vida en la ma-
yoria de los conciudadanos, se advierte la disparidad que

56



presenta en las distintas regiones del pais, los efectos que
genero en los ingresos, y por ende, en la proporcion de
habitantes que han caido bajo la linea de pobreza.

Grafico 7: Mapa de la pobreza Segundo semestre 2020

Fuente: Elaboracion propia en base a EPH, INDEC (2021)

La relevancia del empleo publico

¢Como es posible desplegar una estrategia que permita
salir de la crisis? ;Cudl es la relevancia de los trabajadores
y trabajadoras del Estado en esta tarea? El empleo publi-
co es el motor que permite la realizacion de las acciones
estatales; no hay manera de que las politicas publicas se
concreten sin el trabajo de miles de personas que lohacen
posible. Entre la decision de los funcionarios y la concre-
cion de las acciones hay una cantidad de trabajo que suele

57



ser invisibilizado. La efectividad de las politicas ptblicas
se juega, en gran medida, en la calidad del empleo publico
que seamos capaces de construir.

Por otro lado, hay una faceta que alude a la legitima-
cién social de las acciones de gobierno, que son cruciales
para consolidar el régimen democratico y fortalecer el sis-
tema politico. Los trabajadores y trabajadoras estatales so-
mos muchas veces la tinica cara visible del Estado ante la
ciudadania: el medio de tramitacion de derechos y de ga-
rantizar servicios esta relacionada con esa atencion prima-
ria que hace el Estado a través de sus multiples ventanillas
en todo el pais; el contacto directo del Estado con la ciuda-
dania. Por este motivo, en la calidad del desempenio y la
atencion se define una parte sustantiva de esa legitimacion
social. Por este motivo es crucial que sus trabajadores sean
los mejor capacitados, idoneos y formados, para dar esas
respuestas y soluciones.

Sabemos que las demandas sociales en democracia son
crecientes; las nuevas y aquellas que sin serlo requieren re-
visarse y buscar nuevas soluciones. Gran parte de la capa-
cidad estatal para dar respuesta a tales demandas depende
de la calidad de sus burocracias. Esto requiere el analisis
y planificacion de las dotaciones y una permanente actua-
lizacion y resignificacion de los saberes de trabajadoras y
trabajadores. Por esto es clave, y recuperando el sentido
que expresa la Laudato Si, valorizar a los trabajadores, su
formacion, actualizacidon y condiciones para que puedan
desarrollar sus actividades. En su formacion esta la posibi-
lidad y herramienta mds potente de intervencion efectiva
del Estado en la resolucion de las cuestiones acuciantes.

En términos macroecondmicos, el sector publico es el
principal empleador en las economias modernas. En nues-

58



tro pais casi 4 millones de personas trabajan en diferentes
niveles estatales -nacional, provincial y municipal- La pro-
vision de servicios basicos como educacion, salud, segu-
ridad ciudadana y justicia, entre otros, lo convierte en un
actor central en el mercado laboral, con incidencia en los
resultados agregados de empleo, salarios, informalidad y
otras variables.

El empleo publico es un indicador de la participacion
estatal en toda la economia, con incidencia en los equili-
brios macroecondmicos, la eficiencia asignativa y la distri-
bucién del ingreso.

La evoluciéon del empleo publico presenta diferentes
momentos que marcan una trayectoria con vaivenes, equi-
valentes a los que habiamos sefialado al inicio. Detenernos
en esa historia permite conocer y mejorar el potencial de
este actor clave.

e entre 1930 y 1975, tras la crisis del 30, el empleo pu-
blico se expande y diversifica merced al rol central
que asume el Estado a lo largo de estas décadas en la
industrializacién, produccion de bienes y servicios y
la regulacion del mercado financiero y de alimentos.
Aun con variaciones en los diferentes gobiernos y de
un modo poco planificado, este periodo se caracteri-
za por la expansion

e Por el contrario, entre 1976 y 2020, desde la dictadura
militar, se inician periodos de achicamiento y expan-
sion. Entre 1976 y 2001 se produce una reconfigura-
cion del empleo publico en favor de su crecimiento
en provincias y municipios como contracara de los
procesos de descentralizacidn y de ajuste en la dota-
cion nacional. Entre 2002 y 2015 se inicia un periodo

59



de crecimiento sostenido del empleo nacional, segui-
do entre 2016 y 2019, de reestructuracion regresiva y
heterogeneidad que redujo la dotacion y su fisono-
mia.

En este lapso a partir de la dictadura militar se pue-
den advertir con mayor claridad los vaivenes men-
cionados respecto de la evolucion del empleo publi-
co argentino.

Esta breve descripcion pone de manifiesto que durante
largos periodos no se ha terminado de tomar cabal mag-
nitud de la relevancia del empleo publico en la construc-
cién de las capacidades estatales, de un Estado mejor que
colabore en la construccion de un pais que pueda afrontar
y superar los vaivenes y obstrucciones al desarrollo que
mencionamos al inicio de este trabajo.

A lo largo de la historia, ha habido dos miradas sobre
el empleo publico: una fiscalista o cuantitativa, y otra es-
tigmatizante. Estas miradas sesgadas, que oscilan entre la
pregunta sobre “cuantos tienen que ser y qué gastos re-
presentan”, o discute si “sirven o no sirven para nada”,
han impedido ver otras potencialidades. Como dijimos, el
empleo publico retine casi 4 millones de trabajadores en
distintas jurisdicciones, distribuidos entre nacion, provin-
cias y municipios, y diferentes dreas y funciones.

Radiografia del Empleo Publico

Actualmente el Estado cuenta con 3.9 millones de tra-
bajadores publicos en los diferentes niveles: nacional, pro-

60



vincial y municipal. De ese total, 900 mil pertenecen al
sector publico nacional, integrado por la Administracion
Publica Nacional, las Fuerzas Armadas, las Fuerzas de Se-
guridad, docentes universitarios, empresas publicas o con
participacidon estatal mayoritaria, bancos y organismos
publicos.

Administracion Pablica Nacional:

e Total: 382.581

e Ambito civil: 189.517 empleados/as

e Sector militar y de seguridad: 193.064 empleados/as

Gréfico 8: Distribucion porcentual Administracion Publica
Nacional (APN)

Fuente: Base Integral de Empleo Publico. Secretaria de Ges-
tion y Empleo Publico de la Nacion (diciembre 2020)

61



Iniciativas para mejorar la calidad
del empleo publico

Desde la Secretaria de Gestion y Empleo Publico he-
mos desplegado tres grandes tipos de iniciativas orienta-
das a introducir mejoras en la calidad, focalizadas en sus
trabajadores y trabajadoras, fortaleciendo asi las capacida-
des estatales y para garantizar mejores servicios a la ciu-
dadania.

1. capacitacién y formacion de los agentes publicos

2. regularizacion, inclusion e igualdad de oportunida-
des en el empleo publico

3. andlisis, desarrollo y gestion del empleo publico:
proyectar a partir de datos concretos

1. La formacion es clave para alcanzar una mejora sus-
tantiva en la calidad de los agentes. Los principales
programas desarrollados hasta el momento son:

Plan federal de capacitacion en gestion publica: brin-
da capacitacion transversal, sectorial y especifica para 40
mil trabajadores y trabajadoras, directivos y operativos de
las administraciones publicas provinciales y municipales
de todo el pais. Se realiza a través del Consejo Federal de
la Funcién Puablica junto al Instituto Nacional de Adminis-
tracion Publica (INAP) y a doce universidades nacionales
y/o provinciales

Plan de capacitacion y formacion para la Administra-
cion Publica Nacional: organizacion de la oferta de cursos

62



por trayectos formativos y ejes transversales, para garan-
tizar coherencia y consistencia a la carrera administrativa.
Oferta de cursos, diplomaturas y becas del Fondo de Ca-
pacitacion y Recalificacion Laboral ( FO.PE.CAP.)

Programa Estado Integrado: a través de este programa
el Instituto Nacional de Administraciéon Publica (INAP)
extiende sus fronteras mas alla del ambito de la Adminis-
tracion Publica Nacional y disefia una oferta especifica de
actividades de capacitacion destinadas al personal de or-
ganismos descentralizados, empresas y entes publicos

Programa integral para fortalecer la atencion a la ciu-
dadania: brinda asistencia técnica a los diversos organis-
mos y jurisdicciones del sector ptiblico a fin de optimizar
y digitalizar los servicios a la ciudadania a partir del redi-
sefio de procesos y la capacitacion para mejorar la aten-
cion. Capacita 10 mil agentes por afio en 14 organismos
y jurisdicciones donde se concentran los 96 tramites mas
solicitados (AFIP, ANSES, PAMI, Renaper, Migraciones,
Trabajo, entre otras)

Iniciativa federal de integridad y transparencia: otor-
ga asistencia técnica y actividades de capacitaciéon y for-
macion en la tematica, a la gestion publica provincial. Se
despliega en tres etapas e involucra a ocho provincias en
cada una. La iniciativa trabaja con universidades naciona-
les y provinciales y en colaboracién con la Oficina Antico-
rrupcion y la Subsecretaria de Relaciones Institucionales y
de Gobierno de la Jefatura de Gabinete de Ministros.

63



2. Regularizacion del empleo publico: prioritario, por-
que asi lo indica la ley y porque es clave para consti-
tuir un Estado estratégico, eficaz y eficiente

Plan de regularizacion del empleo publico-Concur-
sAR 2.0: Regularizacion por concurso de los cargos ocu-
pados de manera transitoria con 5 afios 0 mas de antigiie-
dad. Se implemento a través de la plataforma ConcursAR.
2.0, que permite de una forma 4gil, transparente, remota y
accesible, la realizacion de todas las etapas del proceso de
seleccion y promocion

Plan de fortalecimiento de los recursos humanos de
areas estratégicas (Salud, Ciencia y Tecnologia y Fisca-
lizacion) permite realizar el andlisis integral cualitativo
y cuantitativo de las dotaciones actuales y proyecciones
futuras de los organismos de areas estratégicas. De este
modo se alcanzard la unificacion de criterios para carrera,
remuneraciones, condiciones laborales; regularizacion de
cargos transitorios, reencasillamiento y ampliacién de do-
taciones por concurso abierto. Ademas, brinda asistencia
técnica permanente y capacitacion especifica para la parti-
cipar en los concursos.

Programa de inclusion e igualdad de oportunidades
en el sector publico: establece las acciones conjuntamente
con las jurisdicciones del Poder Ejecutivo encargadas del
cumplimiento del cupo del 1% para el colectivo trans y el
cupo del 4% de personas con discapacidad; conduce de
manera consensuada y paritaria el disefio de un protocolo
de prevencion y abordaje y tratamiento de la problematica
relacionada con la violencia laboral y la discriminacion de
género

64



3. Gestion del empleo publico para proyectar a partir
de datos concretos y evaluar las acciones

Programa de asistencia y desarrollo de las areas de
recursos humanos de la Administracion Pablica Nacio-
nal: brinda servicios de asistencia a las direcciones de
RRHH en temas vinculados con la planificacién integral
de RRHH: politica salarial, atraccion, gestion y retencion
de talento; evaluacion de personal, normativa y protoco-
los, herramientas de gestion, movilidades internas, etc.
Las dreas de Empleo Publico con presencia y valoracion
estratégica en todas las jurisdicciones de la APN.

Programa de gestion integral de las carreras en los
distintos escalafones de la Administracion Publica Na-
cional: actualizacion de los lineamientos, procedimien-
tos y objetivos de los diversos escalafones acorde con las
nuevas tecnologias, conocimientos y requerimientos del
contexto. Objetivo de promocién para la carrera adminis-
trativa. Planificacion de las politicas de empleo en las ju-
risdicciones.

Resultados obtenidos

Si analizamos en funcidn de las tres grandes lineas de
accion definidas como prioritarias (capacitacion y forma-
cion de las y los agentes publicos; regularizacion, inclu-
sion e igualdad de oportunidades en el empleo ptblico; y
andlisis, desarrollo y gestién del empleo publico a partir
de datos concretos) podemos brindar algunos indicadores
sobre los resultados obtenidos:

* En cuanto a la formacion de las y los agentes publi-

65



cos, durante 2021 se capacitaron 175.918 personas
a través de la propuesta formativa disefiada por el
INAP. Ademas, se registraron 44.314 inscriptas/os
en el Plan Federal de Formacion y Gestion Publica
en municipios y provincias en todo el pais. Algunos
datos destacables: un total de 47000 agentes fueron
capacitadas y capacitados en género y violencia de
género desde que se promulgd la Ley Micaela en
2019 (la ley establece la capacitacion obligatoria para
todas las personas que se desempenan en la funcioén
publica, en los poderes Ejecutivo, Legislativo y Ju-
dicial de la Nacion); y 26.592 agentes publicos reci-
bieron en 2021 formacidén y capacitacion mediante el
Programa Estado Integrado (en empresas con parti-
cipacién estatal que hasta ahora no habian sido in-
cluidas en el abordaje del INAP).

Respecto a la regularizacion, inclusion e igualdad
de oportunidades en el empleo publico, en el mar-
co del Plan de Regularizacién del Empleo Publico se
hizo un relevamiento y se detectd a 37.700 agentes
que cumplen sus funciones a través de designaciones
transitorias en toda la APN desde hace cinco anos
o mas. Como primera parte del Plan se descongela-
ron 10.500 cargos en 80 organismos en condiciones
de ser concursados. Este proceso -que se comenzd a
implementar en pandemia-- implica los siguientes
pasos: descongelamiento del cargo, convocatoria a
concursar, inscripcion, seleccion, orden de mérito y,
finalmente, la designacion. Todo el proceso se realiza
en forma remota, transparente y agil a través de la
plataforma Concursar 2.0, desarrollada por la SGyEP
pero requiere un trabajo colaborativo y transversal
a todas las areas del Estado, al tiempo que se deben

66



cumplimentar las diversas capacitaciones para po-
der dar los pasos del proceso.

¢ Andlisis, desarrollo y gestion del empleo publico:
durante 2021 se llevaron adelante 100 reuniones pa-
ritarias entre el Estado empleador, representado por
la SGyEP, y las representaciones gremiales; se traba-
jo para lograr 25 modificaciones de convenios colec-
tivos de trabajo y 4 nuevos convenios que permiten
abordar de manera integral el disefio y despliegue de
politicas de empleo publico.

Sin duda quedan muchos desafios por afrontar, pero
creemos que el fortalecimiento de las capacidades estata-
les de gestidn, planificacidon y disefio de politicas publicas
para lograr un Estado al servicio del desarrollo del pais,
estd intimamente enlazado con la calidad del empleo pu-
blico y de las condiciones laborales en las que las y los
agentes publicos desempefian sus tareas en el Estado. El
éxito de las politicas publicas depende de quienes las lle-
van adelante y nuestro trabajo es fortalecer la calidad del
empleo publico para una mejor atencion a la ciudadania y
una eficaz ejecucion de los programas.

Dra. Ana Gabriela Castellani

CONICET/UBA
anagcastellani@gmail.com

67






CRISIS SOCIOAMBIENTAL:
URGENCIA, CONVERSION
Y FRENO DE EMERGENCIA

Allan da Silva Coelho

Resumen:

Reflexionamos sobre la crisis socioambiental como
efecto de la accion humana, inspirados en el documento
pontificio de Francisco, la Enciclica Laudato Si, partiendo
de los ejes de la urgencia de la crisis y la necesidad de una
conversion radical a nivel individual y sistémico. Busca-
mos aportes al proceso de formacion humana, en busca de
elementos que nos permitan formular un itinerario peda-
gogico anti-fetichista, en la perspectiva teorica de los estu-
dios de la idolatria y el fetichismo. Para ello, comparamos
categorias de la enciclica con autores del cristianismo de
liberacidn, tedlogos y Paulo Freire. Se parte de la nocion
de que la transmision del conocimiento racional no es sufi-
ciente para romper la fascinacion que ejercen los modelos
de humanidad presentados como portadores de felicidad
y plenitud. Desde una perspectiva tedrica, se guia por el
compromiso ético con las victimas del sistema capitalis-
ta, especialmente en su forma neoliberal, que articula la
produccion y consumo de bienes, con competencia, indi-
ferencia y cinismo ante el sufrimiento humano y el colapso
ambiental.

69



Introduccion

Esta reflexion tiene como tema central el cuidado de la
casa comun. Es un tema muy amplio y requiere, para una
mayor profundidad en el enfoque, una delimitacién. Pro-
ponemos una mirada a la crisis socioambiental que afecta
a la humanidad, en dos puntos, considerando nuestra in-
vestigacion sobre el tema de la relacion entre idolatria y fe-
tichismo como campo teorico. En el primer punto, intenta-
remos comprender el aspecto de la urgencia, la alarma de
emergencia que resuena con la necesidad de cuidar la casa
comun. En el segundo punto, a partir de las reflexiones
de la filosofia de la educacion, relacionamos la conciencia
ecolodgica con un proceso de conversion, referenciado en
la categoria de fetichismo en busca de un discernimiento
entre formas de vivir.

Es importante pensar que la crisis social y la crisis am-
biental son dos facetas de un mismo problema humano
que desafia la posibilidad de vida para todos. Es una re-
flexién en un contexto urgente, en el que se necesita algtin
tipo de respuesta rdpida, inmediata, que atienda la emer-
gencia que nos afecta. Por eso, aqui presentamos reflexio-
nes académicas con un fuerte compromiso ético, basado
en la necesidad de defender a las victimas de las crisis que
afectan a muchos. Estas son consideraciones tedricas que
surgen de compromisos concretos, ya sea de nuestro pro-
yecto de investigacion realizado en el Programa de Pos-
grado en Educacion de la Universidad Sao Francisco, o en
presencia de movimientos por la justicia social y climatica.

Buscamos los elementos presentes en la Enciclica Lau-
dato St que puedan colaborar en los procesos de transicion

70



ecologica como el cuidado da casa comun, articulando el
analisis de la realidad y el compromiso necesario para mo-
dificar las condiciones sociales que generan las victimas
cotidianas.

1-La vida en un sistema social que se niega
a ocuparse da casa comun: jun estado de urgencia!

Estamos ante una convergencia de crisis, que incluye
crisis sanitaria, econdmica, migratoria y laboral, ademas
de la crisis climatica, que, segin el Papa Francisco, no
se puede “analizar ni explicar aisladamente” (LS, n. 61),
porque tenemos una crisis tnica y compleja (LS, n. 139):
una crisis socioambiental con relacion politico-economica.
Esta convergencia de crisis tiene como consecuencia inme-
diata miles de muertes reales, concretas, contables... pero
también produce diversas formas de violencia y victimiza-
cion de gran parte de la humanidad, siendo especialmente
cruel con los mas pobres.

Sin embargo, sus efectos nocivos no se limitan a los que
son visibles. Todos, de alguna manera, se ven afectados
por los efectos de la crisis socioecoldgica, sea por los efec-
tos de las condiciones climaticas en todos, o por el impacto
de la vida en general pervertida en su sentido en la socie-
dad capitalista, en la cual la apuesta en la que la gran ma-
yoria dedica su vida es producir y consumir (y descartar).

Si, por un lado, cada vez son mas las personas insatis-
fechas con la vida que tienen, por otro lado, en lugar de in-
terrumpir el sistema que deshumaniza, las personas inten-

71



tan con todas sus fuerzas integrarse al sistema en funcion
de sus criterios de éxito, de reconocimiento y felicidad de-
seada por el consumo de bienes — mercancias (COELHO,
2021). Esta contradiccion, que refuerza el sistema social en
lugar de cuestionarlo, conduce a un aumento exponencial
de la autoexplotacién con el objetivo de conquistar, en el
mercado, la “vida digna” que se promete y se convierte en
deseo, como signo de mérito, en la llamada meritocracia.

El educador Paulo Freire dijo que el modelo de ser
mas, el modelo de humanidad que todos tenemos, sigue
siendo el opresor (FREIRE, 2014). Por tanto, para la gran
mayoria de las personas, salir de la condicién de inhuma-
nidad no implica la transformacion de un sistema social
que condena a unos pocos a la riqueza y las multitudes
a la exclusion, sino el desplazamiento y ascenso de su rol
personal en este sistema, de pobres a convertirse en los ri-
cos, bendecidos por tener éxito en el mercado. De excluido
a consumidor pleno.

Asi, tenemos un modelo antropologico en el que el
consumo se convierte en un diferenciador social (SUNG,
2002) y un criterio para evaluar el éxito. El brillo de las
mercancias (ANDRADE, 2012) genera una fascinacion
que seduce y moviliza, organizando los significados de la
vida de las personas dentro del mercado.

En la cultura de consumo y descarte, la posesion de
bienes ofrece la promesa de placer y felicidad, de reali-
zacion humana, sin embargo, distribuye generosamente
la frustracion y la represion, convirtiendo su promesa en
agresividad y mayor explotacion. Esta fascinacion tiene el
poder de convocar una competencia sin fin, en la que la
mayoria de las personas nunca se sienten realizadas.

72



En la Enciclica Laudato Si, el Papa Francisco caracte-
riza muy claramente este sistema economico y social: Los
poderes econdmicos, en la especulaciéon en busca de lucro,
ignoran los efectos de la degradacion ambiental y huma-
na (LS, n. 56). Es un sistema que salva a los bancos, pero
no salva vidas. Impone los costos de rescatar el sistema fi-
nanciero a toda la poblacion, pero no refleja los limites del
sistema en si. (LS, 189). Se sustenta en una concepcion ma-
gica del mercado (LS, 190) que cree que la ganancia lo re-
suelve todo. Es codicioso, irresponsable, de corta duracion
e insostenible, pero -y esto es muy importante- considera
irracionales a quienes lo critican (LS, 191). Este sistema no
puede promover la defensa de la vida, no puede salvar ni
la vida de los pobres ni el medio ambiente. La l6gica que
organiza el sistema no nos permite comprender los ritmos
de la naturaleza, sus tiempos de regeneracion, ni la com-
plejidad de los ecosistemas. Piense en la naturaleza como
una reserva disponible. De hecho, es necesario “redefinir
el progreso” (LS, n. 194)".

Destacamos que, si el Papa caracteriza la concep-
cion econdmica del sistema como problematica, esta 16gi-
ca tiene consecuencias negativas para la forma de vida que
en €l se organiza. Es un estilo de vida en el que la logica
economica de la produccién y el consumo de bienes se con-
vierte en su fundamento cultural (JAMESON, 2001), en el
que la cosificacion de las personas y la personificacion y /
o divinizacion de las cosas (fetichismo) son llevadas al ex-
tremo en la vida (ASSMANN e HINKELAMMERT, 1989).

Francisco afirma que en esta forma de vivir que “em-

1  Seria interesante ver cudn cercana estd la critica del concepto
de progreso a la critica de Walter Benjamin en su famosa Tesis IX, so-
bre el Concepto de Historia, sobre el angel del progreso.

73



puja una persona a aprovecharse de otra y a tratarla como
mero objeto” (LS, n. 123). Se expresa en la l6gica de utilizar
personas y descartarlas o incluso aprovecharse de alguien
en condiciones de vulnerabilidad, con miras a tener mas
éxito en la competencia. También se expresa en la indife-
rencia ante el desastre social y climatico, pero principal-
mente en la captacion de los deseos humanos, amoldan-
dolos al consumo compulsivo y obsesivo, que nos hace
parecer libres, pero en realidad nos atontan (LS, n. 203 y
223).

Ademas de ser innecesario y acumulativo, impone un
dafo ineludible a la vida de todos y a la naturaleza, con la
consecuente generacion de basuras y descartables, natura-
lizando la practica de “jugar fuera”, sea de productos o de
otros seres humanos, especialmente los mas fragiles.

2 - Conciencia ecoldgica y conversion: discernimiento
de un estilo de vida anti fetichista.

La caracterizacion negativa del sistema econdmico y la
forma de vida que conduce a la crisis lleva a la necesidad
de cambiar algo. El Papa Francisco afirma que la crisis eco-
nomica de 2008 seria una ocasion que deberia conducir a
otro modelo econémico, pero no hubo una reaccion (LS,
n. 189). ;Qué haria falta para cambiar nuestra forma de
pensar y vivir?

Algunos afirman que la pandemia seria un “clic”,
un mecanismo que despierta preocupaciones sobre la for-
ma de vida que uno vive. Se sefialan los siguientes temas:

74



la adopcion de una forma de vida mas sobria, el mayor
compromiso en los colectivos, el cambio de trabajo... Seria
el momento de un “gran giro” en la vida misma. Sin em-
bargo, nos parece que este fendmeno no es masivo, no es
opcidn para todos y ni siquiera lo suficientemente amplio
para, por el momento, afectar el funcionamiento del siste-
ma social.

La pregunta mads estratégica seria: ;Qué, en las condi-
ciones actuales, seria capaz de movilizar una gran trans-
formacién en las personas y en el sistema social para el
cuidado colectivo de la casa comun? En resumen, tenemos
la hegemonia de un proyecto social radical que es suici-
da a corto plazo: mata a los seres humanos y aniquila las
condiciones naturales de vida del planeta. Si este entendi-
miento racional no provoca una transiciéon en el sistema
social y econémico, jqué tipo de accion colaboraria para
generar la necesaria y urgente transicion ecologica?

Entre las acciones sefialadas, una vez mads, emerge
el papel de la educacion en la gestacion de un estilo de
vida diferente. No hay nada especial en senalar la edu-
cacion como una solucién a un problema como este. Casi
un cliché, la expectativa puesta sobre la capacidad de las
escuelas y universidades para ensenar cosas ciertas que
resultaran en la transformacion de la forma en que se or-
ganiza el sistema econdmico siempre parece despropor-
cionada. “Formar conciencias para cambiar”: no seria una
repeticion de la concepcién griega de la ignorancia como
un errot, un vicio, que debe ser curado pelo pharmakon del
conocimiento racional?

Sin embargo, a partir de la Enciclica Laudato Si, quere-

75



mos destacar dos elementos diferentes®: El primero una
comprension diferente del proceso educativo mas alla de
la escuela, de la universidad e de la transmision racional
de saberes. Y, el segundo, una diferencia en la concepcion
de la conversion, que no es buscar una verdad absoluta,
pero es discernir entre diferentes dioses e/o absolutos.

En el primero aspecto, no se trata de ensefiar conteni-
dos que permitan comprender la crisis. Si antes la edu-
cacion estaba centrada en la transmision de informacion
cientifica sobre la crisis ambiental y la busqueda de la con-
ciencia, ahora la propuesta educativa asume otros dos en-
foques: la critica de los mitos de la modernidad basada en
la razén instrumental y un proceso para predisponer un
significado mds profundo para la vida humana.

El proceso de ensefiar contenidos como la transmision
de informacion cientifica es uno de los problemas que
Paulo Freire ya ha abordado en la critica de la educaciéon
bancaria (FREIRE, 2014), que entiende a los poseedores de
informacién correcta como sujetos que explican o narran
estos contenidos a quienes se ven privados de informa-
cién, de la verdad. Sin embargo, a esta critica, también es
necesario agregar la observacion de que lo que se llamo
conciencia, si se limita a uno cambio de opinién producto
de una buena argumentacién, tampoco se traduce en el
proceso de formacion de nuevos sujetos.

Es una concepcion mecanica de la conciencia en la que
ofrecemos slogans ecoldgicos como discursos prefabrica-
dos. Los mejores slogans ecologicos transmitidos pueden
ampliar la informacion, pero como conocimiento intelec-
tual, puramente racional, no necesariamente tiene condi-

2 ver la investigacion en la que se basa este extracto de la expo-
sicion: Coelho, 2021b.

76



ciones suficientes para cambiar motivaciones que generan
la situacidn concreta que amenaza la vida de todos. Es ne-
cesario, pero no es suficiente.

Por ello, Paulo Freire afirma que la construccion de la
conciencia es un camino para seguir mientras se modifica
la forma de vivir y la sociedad que genera injusticia (MA-
LAFATTI, COELHO, 2021). Para ello es necesario ir mas
alla de convencer, se necesita un cambio radical de para-
digma, que incluya el cambio de los “testimonios de hu-
manidad”, los modelos desde los que pensamos la mejor
vida humana y el camino idéneo para la humanizacion de
todos.

En este sentido, se trata claramente de otro estilo de
vida como el senalado en Laudato Si, a partir de la modi-
ficacion de los modelos que hoy nos llevan al consumo,
la competencia, la inmediatez, el individualismo y la in-
diferencia, hacia un estilo de vida alternativo, que, por
ejemplo, se basa en la solidaridad, la responsabilidad, el
cuidado y la compasion (LS, n. 210). Se necesita un cambio
mas profundo que el de las ideas intelectuales, es nece-
sario modificar los modelos del deseo, a partir de otros
testimonios de humanidad (SUNG, 2012). En esta encicli-
ca, Francisco presenta como testimonio alternativo de la
humanidad al otro Francisco, el Francisco de Asis, como
ejemplo de cuidado y alegria.

Superar los mitos de la modernidad basados en la ra-
zon instrumental pasa por cuestionar los conceptos de
individualismo, progreso ilimitado, competencia, consu-
mismo y mercado por encima de las reglas (LS, n. 210). To-
dos estos conceptos, que articulados constituyen un marco
categorial, no son simples ideas racionales, sino que orga-
nizan un horizonte de plausibilidad desde el que formula-

77



mos los significados mas profundos, lo que esta en juego
existencial mas profundo (COELHO, 2018).

Nos parece que el concepto de fetichismo permite una
interpretacion mas compleja de los procesos de transfor-
macion de las personas y la sociedad. La conciencia feti-
chizada pervierte la vida de todos, incluidos los cristianos,
los activistas sociales comprometidos y los intelectuales.
La mistica del fetiche seduce a la felicidad, no en el am-
bito de las ideas racionales puras, sino en la busqueda de
logros.

Sin embargo, en la practica ofrece frustracion, agresivi-
dad y mas exploracién sobre la naturaleza y el ser huma-
no. La dominacién y explotacion afecta la vida tanto en la
produccion (trabajo) de bienes, como en su distribucion
(consumo), iluminada por el fragil resplandor de la seduc-
cidén a la felicidad del idolo-fetiche. Es un dios falso, que
seduce y exige sumision. Por eso no basta un proceso de
toma de conciencia, es necesaria la conversion. Es parte
del segun aspecto que destacamos.

De esta forma, ;cémo pensar en un itinerario pedago-
gico, como propone el Papa Francisco en Laudato Si, para
que mas que una conciencia ecoldgica, podamos alcanzar
un grado de transformacion radical en la forma de vivir
como conversion ecoldgica? Defendemos que es posible
entender la superacion de la l6gica del fetichismo como un
tipo de formacion humana que, al cambiar sus testimonios
de humanidad y modelos de deseo, contribuye a la ges-
tacion de nuevas mujeres y hombres capaces de cuidado
colectivo de la casa comun.

En general, proponemos una doble forma de entender
la categoria de idolatria / fetichismo. La primera seria la

78



critica al propio proceso de fetichizacion y su supuesta
violencia sacrificial. El segundo, articulado con el primero,
es como un proceso de discernimiento de los dioses, que
juzga falso a cualquier dios que requiera el sacrificio de la
vida humana o que no reconozca el valor absoluto de la
vida humana secular.

Nuestra hipotesis es que el discernimiento de los dio-
ses, desvelando los idolos de la opresion y conjurando
los hechizos del fetiche, potencia la rebelion del sujeto
(HINKELAMMERT, 1998) hacia la conversidn ecoldgica,
en el transito del modo de ser fetichizado a uno en libe-
racidn, con otros valores, representaciones mentales y de
otro tipo de espiritualidad. Todo este tema merece un es-
tudio mas a fondo. Sin embargo, dentro de los limites de
esta reflexion, pretendemos concluir afirmando pistas de
como seria posible un tipo de conversion ecoldgica a partir
de un itinerario pedagogico. Es necesario ir mas alla de
la conciencia ecoldgica, en busca de una conversion, en el
sentido de negar los fundamentos iddlatras de este siste-
ma social y econdmico.

La sociedad de consumo y sus valores, en el sistema
capitalista, tiene un gran poder de atracciéon y adhesion a
través del proceso de formacion resultante de millones de
dolares invertidos en anuncios y publicidad, pero también
a través del mecanismo de la fascinacion de la mercancia,
caracterizada por una cierta tradicién como la idolatria. La
raiz de este proceso es el fetichismo, que expresa una le-
gitimacion teoldgica que opera en un dmbito de existencia
mas profundo e integrado que la propia razén instrumen-
tal: es una dimension de la razén mitica. De esta mane-
ra, el sistema capitalista justifica los saqueos y asesinatos,
explota la vida humana y el medio ambiente, condena la
desesperanza, sometiendo a todos a las leyes absolutas del

79



mercado. Expresa una teologia que deshumaniza. Teologia
de la muerte. De ahi la importancia de criticar la dimen-
sidn teoldgica de la economia que destruye la casa comun.

Si entendemos un proceso educativo para la conver-
sion como educacion para otro estilo de vida, con nuevos
habitos y valores, estamos pensando en formas de gene-
rar algo mds profundo que sea otro sentido para la vida,
(como lo comenta Jung Mo Sung en su obra) como una for-
ma de leer el mundo (categoria de Paulo Freire). Para ello,
es necesario negar la antropologia del mercado, la mer-
cantilizacion de la dignidad humana y la libertad a través
del consumo, expresando el ateismo frente a los idolos.
Ante el aura religiosa del sistema capitalista, es necesario
elegir: entre adherirse o ser ateo de sus fundamentos.

Esto no quiere decir que, a pesar de la fascinante be-
lleza de la sociedad de consumo, haremos un sacrificio al
renunciar a sus beneficios en nombre de la sostenibilidad
ecoldgica. Hay que protestar con claridad: este mundo no
es bueno, provoca lo peor de la humanidad, siembra frus-
traciéon y agresion y atin conduce al planeta a la casa de la
desesperacion y el suicidio. No se trata de sacrificio, sino
de elegir la vida que sea posible para todos.

Nos parece que algunos elementos de este itinerario
pedagdgico son el testimonio de quienes estan radical-
mente comprometidos con la transicion ecoldgica (en una
configuracion ético-politica) y el encuentro con el rostro
del otro, el diferente, la victima. Presenciar y reconocer al
otro como diferente, moviliza no solo informacion racio-
nal correcta, sino que despierta un grado de empatia, que
puede potenciarse mediante el didlogo entre tradiciones.

Creo que un buen ejemplo seria el didlogo con las vic-

80



timas del sistema, pero también con los movimientos so-
ciales que son testigos del compromiso generoso de otra
humanidad. Un encuentro con quienes se rebelan contra
el desastre humano y ambiental del que somos testigos a
diario.

Consideraciones

Un itinerario pedagdgico anti fetichista denuncia los
criterios tdcitamente aceptados de la “normalidad de
vida” (SUNG, RIEGER, MIGUEZ, 2012), que orientan la
forma de ser humano, ademas de reflejar profundamente
los modelos de deseo que, desde la subjetividad, forman
convicciones y orientan los testimonios de la humanidad.

Como aporte, urge buscar en la negacion de los idolos
una forma de propiciar la transicion ecologica, activando
los “frenos de emergencia” (expresion de Walter Benja-
min’), como una accién conjunta en la que se plantee un
horizonte de plausibilidad mas amplio, alternativo, radi-
calmente humano. En el que el sujeto rebelde, que ha sido
derrotado hasta el dia de hoy, permanece con la esperanza
decidido a forjar las condiciones para vivir al cuidado co-
mun.

3  sobre la importancia de esta categoria, ver: LOWY, 2019.

81



Referencias bibliograficas

ANDRADE, L. M. Religion sin redencion. México: Ta-
berna, 22 Ed. 2012.

ASSMANN, H.; HINKELAMMERT, F. A Idolatria do
Mercado. Petropolis: Vozes, 1989.

BENJAMIN, W. O capitalismo como religido. Sao Paulo:
Boitempo, 2013.

COELHO, A. S. “Horizontes de plausibilidade sob a
critica da filosofia: entre luzes, horrores e vitimas”. Re-
flexdo e Agio, v. 26, p. 34-51, 2018.

COELHO, A. S. Capitalismo como Religido: Walter Benja-
min e os Tedlogos da Libertagao. Sao Paulo: Recriar, 2021.

COELHO, A. S. Paulo Freire e Papa Francisco: Didlogo
sobre discernimento e educacado ecoldgica na Laudato Si'.
Revista Pistis Praxis, v. 13, n. 2, out. 2021 (b).

FRANCISCO. Carta Enciclica Laudato Si (LS). Sao Pau-
lo: Paulus/Loyola, 2015.

FREIRE, P. Pedagogia do Oprimido. Rio de Janeiro: Paz e
Terra, 562 ed., 2014.

HIKELAMMERT, F. El Grito del Sujeto: San José: DEI,
1998.

JAMESON, E. A cultura do dinheiro: ensaios sobre a glo-
balizagao. Petropolis: Vozes, 22 ed., 2001.

LOWY, M. Walter Benjamin: aviso de incéndio. Sao Pau-
lo: Boitempo, 2005.

LOWY, M. A revolucio é o freio de emergéncia. Sio Paulo:
Autonomia Literaria, 2019.

82



MALAFATTI, F; COELHO, A. S. Paulo Freire e o Cris-
tianismo de Libertagao: contribuicao do conceito de visao
social de mundo. Prixis Educativa, vol. 16, 2021, p.1-16.

MIGUEZ, N.; RIEGER, J.; SUNG, J. M. Para além do Es-
pirito do Império. Sao Paulo: Paulinas, 2012.

SUNG, J. M. Sujeito e sociedades complexas. Petropolis:
Vozes, 2002.

SUNG, J. M. Educar para reencantar a vida: Pedagogia e
Espiritualidade. 3% ed. Sao Paulo: Editora Reflexdo, 2012.

Allan da Silva Coelho

Licenciado en Filosofia,

Doctor en Ciencias de la Religion.

Investigador del Programa de Posgrado en Educacion
de la Universidade Sao Francisco — USF,

Sao Paulo, Brasil.

83






ACERCA DE DIOS, LA FRATERNIDAD
Y LA TENTACION IDOLATRICA*

José Carlos Caamaino

La cuestion de Dios nos abre al interrogante acerca de
los pactos que establecemos para la vida social, tema que
exige reconocer el lugar de la politica como mediacion.
Ella misma se puede volver idolo cuando se vuelve fina-
lidad, tornandose egoista y conservadora de status quo.
Intentaremos en este texto algunos abordajes que puedan
ayudar a un discernimiento teoldgico. También trataremos
del quehacer humano, pero también acerca de aquello que
no es techné ni praxis, segun la exposicion aristotélica,” sino
naturaleza. Se aboca a cuestiones del individuo, aunque
sobre todo del modo social de vivir que nos caracteriza on-
tologicamente. Y trata sobre estas cosas en relacion, pues
ninguna de ellas puede ser considerada sino vinculada a
la polaridad que establece con su opuesto esclarecedor.
Atn de Dios, lo que podemos formular de El, es en analo-
gia y simbolos humanos. Deseo aqui, ofrecer brevemente

4  Estas perspectivas reflexivas han sido desarrolladas también
en un texto preparado para el Consejo Latinoamericano de Ciencias
Sociales.

5  Cf. Metafisica, Libro 1. Fisica Libro IL

85



cuatro topicos que tratan acerca de algunas cuestiones que
atraviesan nuestra condicién social y nuestro vinculo con
lo sagrado.

1. Comer y contemplar

Poco antes de su muerte, en dialecto Umbro, San Fran-
cisco de Asis escribié un texto de peculiar profundidad
teoldgica, espiritual y humana. El texto, tal como lo co-
nocemos hoy, es citado por primera vez, en el 1228, por
el bidgrafo de Francisco, y contemporaneo a €l, Tomas de
Celano. Si bien la recepcion contempordnea de este bello
himno ha sido mas bien ingenua, tratdndolo como una
especie de oda romdntica dedicada tanto a la belleza de
las formas y los colores de la naturaleza cuanto a su ino-
cencia original, estamos ante una pagina de especial vigor
contemplativo. El cantico de las creaturas trata de Dios,
pero trata también de la creacion entera en su dignidad y
grandeza. Si el libro del Génesis, en el capitulo 1- pertene-
ciente a la tradicion sacerdotal del Israel exiliado en Babi-
lonia- recuerda que la creacion no es idéntica a lo divino,
exponiendo el caracter originado de todo lo que existe, el
Cdantico de las creaturas recuerda que el ser creado debe ser
tratado fraternalmente. Contra las propuestas de tipo ma-
niqueo y dualistas, que amenazaban la mirada medieval
reduciendo la realidad a la pura interioridad y al espiritu,
con el consiguiente desprecio de lo sensible, Francisco ha-
bla de las creaturas como hermanos y hermanas. El Pove-
rello propone una ética del cuidado fundada en la digni-
dad inalienable de la creacion. No somos sus duenos, las
cosas nos han sido dadas para compartirlas y ser felices en

86



ese gesto de donacion. Pero ademas nos han sido dadas
para contemplarlas. En el texto, el santo de Asis, alaba que
por medio de ellas la humanidad encuentra sustento (a le
Tue creature dai sustentamento) pero también celebra su be-
lleza, su fuerza y claridad (Laudato si’, mi Signore, per sora
Luna e le stelle: in celu I’ai formate clarite et pretiose et belle...
Laudato si’, mi Signore, per frate Focu, per lo quale ennallumini
la nocte: ed ello ¢ bello et iocundo et robustoso et forte). Estos
versos sirven de ejemplo a la tensidn interior que existe en
nuestra relacion con la naturaleza: de ella tomamos para
sobrevivir, comemos y a ella contemplamos. Comemos
aquello que contemplamos. De alli que es imprescindible
un horizonte ético para evitar dos extremos: por un lado,
resolver el vinculo con la naturaleza a través de la logica
del tabu, esto significa su rechazo ante el miedo de caer
en una especie de incesto. ;Cémo comer lo que debemos
contemplar? Pero, por otro lado, olvidar que debe ser con-
templada, tratdandola como algo que tiene por finalidad
la mera provisién. No debemos olvidar que debemos vi-
vir “en un adentro y un afuera” como sostenia Rodolfo
Kusch.® Si s6lo vivimos en el afuera no nos alegraremos ni
asombraremos, solo evaluaremos, tramaremos y buscare-
mos dominar. Si vivimos sélo en el adentro no podremos
sobrevivir ni obrar la legitima transformacion que debe
ejercer la voluntad humana.

Contemplar y comer: esta relacion exige una forma de
posesion en la cual aquello que tomamos no es de nuestra
disponibilidad absoluta. Si el problema es primeramente
ético, el desafio de pensar la regulacion de este equilibrio
hace que sus exigencias se vuelvan politicas. Porque lo que

6 Cf. “Lafe de los antiguos”. De sus charlas por radio Nacional
en el programa El hombre de América. https://www.youtube.com/
watch?v=czhAGBauF7U. La edicion impresa: “La fe de los antiguos”.
En Obras Completas. Tomo 1. (Rosario: Fundacién Ross, 1998)), 557-562.

87



tomamos es para ser contemplado no podemos disponerlo
movidos simplemente por nuestro antojo.

El papa Francisco retoma aquel bello texto de Francisco
ante un desafio diverso. Sin embargo, las consecuencias
son similares, aunque en escalas exponencialmente mayo-
res. En efecto, el apego al mundo ha llevado a su despre-
cio. Aligual como la dependencia excesiva de las personas
nos lleva a manipularlas para poseerlas de modo exclu-
sivo, el deseo de dominio y seguridad nos ha conducido
al expolio de la naturaleza. Cuando alguien piensa que lo
que desea poseer es de su libre disponibilidad entonces
ejerce violencia. Esta violencia puede ser en la relacion
de los individuos, de las comunidades y de los estados.
El Papa da cuenta de un nuevo dualismo que consiste en
un problema mucho mas interior e invisible que aquél del
medioevo: la creencia de que las cosas existen, exclusiva-
mente, para aquellos que pueden comprarlas. Esto tiene
un elemento mas conflictivo de base: creer que todas las
cosas poseen un valor de mercado y que en eso consiste
su dignidad.

De nuevo entonces, en la enciclica Laudato si’, aparece
el binomio comer y contemplar, pero ahora desde el lla-
mado a la justicia y el cuidado de la casa comun.

Esto nos pone ante acuciantes desafios sociales, pero
también ecoldgicos. En la actualidad ambos problemas
poseen una intima vinculacion pues en el corazén de la
injusticia hay, finalmente, una crisis en la relacion entre
comer y contemplar. Como en una dependencia patolo-
gica, donde finalmente no podemos gozarnos de aquello
que necesitamos poseer desmedidamente. Esta tension
deriva en la angustia y la violencia. Es el amor lo que logra
reconciliar.

88



2. Relacién, libertad y hegemonia

El afio 2013, en Rio de Janeiro, el papa Francisco pro-
puso un itinerario programatico al pronunciar su discurso
al Comité de Coordinacion del Celam.” El itinerario alli ex-
puesto, si bien se refiere a la vida de la Iglesia Catdlica en
América Latina, revela el modo cémo el papa comprende
la realidad social. Hay, sobre todo en la parte cuarta del
texto, un conjunto de preguntas de especial interés para
nuestras busquedas. “;Con qué mirada vamos a ver la rea-
lidad?” se pregunta el papa criticando la posibilidad de
miradas “asépticas”.

A la vez, en ese texto, observa acerca de la tentacion
de pensar liderazgos autocomplacientes e incapaces de
permitir el desarrollo de los demas. En uno de sus prime-
ros abordajes como pontifice a la nocién de pueblo afir-
ma de ella que es la posibilidad de evitar esta tentacion.
Para Francisco el pueblo es una forma de vivir en libertad.
Este punto es muy importante para nuestra cuestion pues
deja en evidencia la importancia de considerar la libertad
como un hecho relacional y no-auténomo. O mejor atn,
replantea en qué consiste la autonomia. No hay libertad
sin relacion, pues la decision no consiste ante todo en la
opcién ante objetos sino en vinculacion entre sujetos. El
desafio constitutivo de la libertad no es decidir acerca de
las cosas que nos apropiamos sino del modo como nos re-
lacionamos.

La importancia de este hecho —antropolégico y social-
posee, ademas, un trasfondo metafisico: la verdad es rela-

7 Cf.https://www.vatican.va/content/francesco/es/spee-
ches/2013/july/documents/papa-francesco_20130728_gmg-celam-rio.
pdf

89



cional. Afirmo el papa en su carta a Eugenio Scalfari “to-
dos nosotros captamos la verdad y la expresamos a partir
de nosotros mismos: desde nuestra historia y cultura (...)
Eso no quiere decir que la verdad sea variable y subjetiva,
todo lo contrario. Mas bien indica que se nos da siempre y
solo como camino y vida”.?

Aqui es importante considerar un aporte fundamental
del pensamiento judeo- cristiano a la nociéon de unidad.
Discernimiento decisivo para la cuestion metafisica. Para
Israel, Dios llamé a un pueblo para constituirlo “su pue-
blo”. No encontramos en el Primer Testamento (prefiero
esta denominacion a la de Antiguo Testamento) una es-
peculacion sobre lo divino, sino que se nos ofrece la iden-
tidad de Dios en relacion a la humanidad, a un pueblo,
a la historia. Un Dios en salida, en relacion. Poco o nada
sabemos de Dios fuera de lo que se manifiesta en esa rela-
cién. Fuera de ella no hay sino nada y vacio, de los cuales
hablamos, nuevamente, desde referencias y analogias.

En el Testamento y la tradicion cristianas esto es lleva-
do a una riqueza particular poniendo la relaciéon en la mis-
ma identidad divina a través del misterio de la Trinidad.
Todo este proceso permite considerar lo Uno como rela-
cién y acogida de lo plural. Lo Uno, entonces, no se opone
a lo plural, sino que es su posibilidad en la medida que el
factor de integracion sea el amor. De hecho, Dios mismo
es considerado como amor (Cf. IJn 4). De lo contrario la
pluralidad generara nuevas hegemonias que pretenderan
garantizar el equilibrio y la integracion. Nuestro tiempo
es de reconocimiento de derechos, pero también de pre-
tensiones hegemonicas. Los discernimientos de estos mo-
vimientos internos en nuestros procesos culturales son de-

8  https://www.vatican.va/content/francesco/es/letters/2013/do-
cuments/papa-francesco_20130911_eugenio-scalfari.html

90



safiantes y comprometedores. Y aqui, el modelo teoldgico,
impacta en la comprension social. Es el amor lo que logra
liberar.

3. La verdad, el poder y los idolos

Estas cuestiones nos llevan a una nueva preocupacion.
Ludwig Feuerbach afirmo en el capitulo 2 de La Esencia
del Cristianismo que “la religion, por lo menos la cristiana,
consiste en el comportamiento del hombre para consigo
mismo o, mejor dicho: para con su esencia, pero conside-
rando a esa esencia como si fuera de otro. La esencia di-
vina no es otra cosa que la esencia humana”. Esta famosa
critica filosofica a la religion posee un vigor sumamente
sugerente si la consideramos como andlisis de una situa-
cidn que, efectivamente, puede darse en el acontecimien-
to que llamamos religion. En efecto, para Feuerbach, Dios
resulta de un proceso de “objetivacion”. Aquello que no-
sotros experimentamos como sujetos, lo proyectamos y lo
volvemos objeto.

Mas tarde, Nietzsche, ya no desde la légica de la pro-
yeccion, sino desde el despliegue de la voluntad de poder,
realizard una nueva critica al cristianismo reinstalando
una divinidad sin kénosis, como puro despliegue de vida
y fuerza.

En el fondo, el proceso que describe Feuerbach es idén-
tico al desarrollo de la constitucion de lo que llamamos
idolo. No se trata simplemente de una perversion de lo
divino sino de su sustitucion.

91



No toda proyeccion es distorsiva e ilegitima. La ima-
ginacién creativa es una forma de proyectar, en la que se
cuece el lenguaje literario, la metafora, la poesia, el des-
cubrimiento de relaciones sonoras que hacen nacer una
melodia. El problema es aquella forma de proyeccion en
la que constituimos como absoluto un deseo, una vision
de las cosas, o construimos un Dios que haga sostenibles
nuestras visiones historicas o institucionales. Aqui es don-
de la perspectiva de Feuerbach puede ser una advertencia
correctiva a la idolatria, que es volver lo divino un subpro-
ducto de la historia o de estructuras institucionales. Esto
vuelve a la religion, y también a la teologia, una experien-
cia o un discurso que tienen como finalidad sostener un
status quo. El llamado de Francisco a la reforma de la Igle-
sia es un golpe decisivo a esta tentacion

Tampoco toda voluntad de poder tiene como objetivo
el super hombre descrito por Nietzsche. Romano Guardini
afirmaba que

“El poder es la facultad de mover la realidad. Solo puede ha-
blarse de poder en sentido verdadero cuando se dan estos dos
elementos: de un lado, energias reales, que puedan cambiar la
realidad de las cosas, determinar sus estados y sus reciprocas
relaciones; y, de otro, una conciencia que esté dentro de tales

energias, una voluntad que les dé unos fines, una facultad que

ponga en movimiento las fuerzas en direccién de estos fines”.’

Por tanto, la clave de su legitimacion proviene de los
fines seguin los cuales se establece ese ejercicio de trans-
formacion de la realidad. La voluntad de servicio legitima
la posesidn de una potestas que hace que alguien obre, con
poder, en funcién del bien comtn. Pero puedo desear po-
seerlo para controlar, atrapar, dominar, someter. En este

9 Romano Guardini, El poder. Un intento de orientacion. (Madrid:
Guadarrama, 1963), 23.

92



caso, el poder, se vuelve un ejercicio idolatrico de la vo-
luntad.

Paul Tillich ofrece una iluminadora definicién, en su
Teologia Sistemdtica, al afirmar que

“la idolatria es la elevacion de una preocupacién preliminar al
estatuto de preocupacion ultima. Algo esencialmente condicio-
nado se toma como incondicional, algo esencialmente parcial se

eleva a la universalidad, y a algo que es esencialmente finito se
7 10

le da una significacion infinita”.
Estas cuestiones afectan a la busqueda de la verdad y a
la accion politica. De alli que debemos abordar el desafio
practico e intelectual de ofrecer instancias criticas a las ido-
latrias reflexivas y politicas. Ellas impiden una forma de
vida comunitaria que tenga como fin hacer felices a todos
los que participan de los vinculos que definen lo social. Es
el amor lo que da la estocada de muerte a la idolatria.

4. La pretension oceanica, la fraternidad
y el cuidado de la casa coman

La idolatria surge cuando la construccion de idolos es
util a la conformacion de la propia seguridad. Ante el si-
lencio del Dios que se propone como verdadero podemos
imaginarnos un absoluto que discurra con nuestra propia
narracion, constituyendo una auto-revelacion que confir-
me nuestras propias intuiciones. A la vez, asi las cosas, el
ser humano es exonerado de una moral relacional para

10 Paul Tillich, Teologia Sistemitica. Volumen 1. La razén y la reve-
lacion, el ser y Dios. (Barcelona: Ed. Ariel, 1972), 28.

93



construir un sistema de comportamiento que tiene como
objetivo el desarrollo de las propias necesidades, indepen-
dientemente del clamor de quienes sufren, estan solos o
atravesados por la debilidad. No es casual que la critica
mas fuerte de Nietzsche al cristianismo sea a lo que €l en-
tiende como un principio de anti-vida: la compasion.

La omnipotencia, que pretende sustituir lo divino a tra-
vés de la accion, se vuelve amenaza a la comunidad y a la
creacion. S6lo es soportable la nocién de omnipotencia si
la afirmamos de un Dios que ha creado todo, que es mise-
ricordioso, que no se cansa de perdonar a su pueblo, como
celebra Israel a su Dios. A un Dios que es “conocedor de
todo, el mas clemente y compasivo” como ensefa el Co-
ran (59, 22). Que es capaz de renunciar a su forma divina
y hacerse uno/a de nosotros/as para llenarnos de su amor
(Flp. 2, 6-11).

Renunciar a la idolatria es también una exigencia para
los no creyentes. Tanto los creyentes como aquellos que
no creen, para vivir de modo fraterno y cuidar de la casa
comun como un hogar que esta en peligro, debemos re-
correr la exigencia de renunciar a la pretension ocednica
de pensar que lo divino, lo tltimo, o lo valioso, es regula-
do o constituido por nuestra necesidad. Este “ser uno con
el todo”, propio del sentimiento ocednico expuesto por
el pensamiento freudiano, puede replicarse en la forma
como consideramos las cosas y al mismo Dios. Pensamos
que podemos disponer de todo, atraparlo a nuestro antojo
y reducirlo al célculo y al dominio.

En el fondo no es necesario respaldar la propuesta de
Freud para afirmar que detras de aquella forma de abor-
dar el poder, la religion y la relacion con los otros hay una
patologia idolatrica, que nos hace utilizar lo publico, lo sa-
grado y todas las cosas como subproductos de los propios

94



intereses. Es el amor quien, finalmente, posibilita la luci-
dez ultima.

Queremos ofrecer, en este libro, un aporte al discerni-
miento reflexivo y la contemplacion.

Hace unos dias lei la hermosa Cantata del Algarrobo
Abuelo. Una Oda, escrita por el poeta argentino Antonio
Esteban Agtiero, nacido en Merlo, en la provincia de San
Luis. Alli se encuentra un algarrobo que es considerado el
mas antiguo del pais, con 1200 afios. De un tamario atipi-
co, inmenso, lleno de ramas como tentaculos. Tanto en el
esplendor veraniego como en su austeridad invernal, todo
invita a mirar y jugar contando la multitud de brazos.

En una estrofa, hablando de sus ramas, canta Agtiero:

“Yo podria contarlas, si quisiera
Una por una y apagar mis 0jos
Con la venda y el frio de la cifra,
Pero prefiero contemplar gozoso”

Los desafios que hoy nos ocupan nos exigen contar las
ramas sin perder el asombro. Como quien sabe la receta
de un postre y los secretos de su elaboracion y no por eso
pierde el placer de su sabor. Nuestro tiempo nos exige
ciencia y asombro.

José Carlos Caamaio

Facultad de Teologia —
Pontificia Universidad Catdlica Argentina

95






“PENTAGRAMA DEL DIALOGO
ECUMENISMO EN LAUDATO SI”

Marcelo Figueroa

En estos tiempos de COVID-19, en donde ala pandemia
sanitaria se agregaron otras como la humana, econdmica,
social y educativa, considero que el didlogo y el encuen-
tro ecuménico resultan fundamentales. Laudato Si apare-
ce una vez mas como un escrito profético e interpelador
en estos tiempos dificiles para la humanidad y lo creado.
Las divisiones, “la grieta”, la incapacidad de escucharnos
y expresarnos fuera de estereotipos o estigmas ideoldgi-
cos nos estd produciendo un dafio que impactara desde lo
humano, politico y planetario a varias generaciones. Pero
los hombres y mujeres de fe, cualquiera sea ésta, debemos
también tener una mirada esperanzadoramente participa-
tiva para la busqueda del bien planetario integral.

Motivado por ello, a la luz de Laudito Si, y solo como
un aporte mds, acerco un pentagrama a sabiendas incom-
pleto y basico del didlogo ecuménico. El mismo se cons-
truye utilizando el recurso de la conjuncion adversativa
“antes que” a modo de género sapiencial, para ayudar a re-
flexionar en los contrastes de la naturaleza de ese didlogo.

97



Se utiliza el término tnico “ecumenismo”, en griego «oi-
koumené» o “tierra habitada”, ya que por ello entendemos
que en sus raices incluye lo que conocemos como “dialogo
interreligioso”. Este pentagrama muy bien podria hacer
referencia a la sinfonia de la diversidad. La imagen me-
taforica de la armonia en la variedad de instrumentos en
una orquesta guiada por un director, que bien podria ser
un simbolo de Dios. Del mismo modo, también podriamos
hacer referencia al simbolo o pentagrama de la estrella de
David, haciendo ancla en nuestra tradicion abrahdmica y a
la figura de David, que tanto judios, como cristianos y mu-
sulmanes reconocemos en su rol profético. En la Enciclica
Laudato Si, esta raiz de un mismo Dios que nos enraiza a
toda la humanidad creada a su imagen nos invita a un dia-
logo ecuménico como el que estamos teniendo ahora. Por
ejemplo, el Papa expresa en el numeral #84 que: “Cuando
insistimos en decir que el ser humano es imagen de Dios, eso no
deberia llevarnos a olvidar que cada criatura tiene una funcion y
ninguna es superflua. Todo el universo material es un lenguaje
del amor de Dios, de su desmesurado cariiio hacia nosotros” .

Antes de entrar al desarrollo de este pentagrama de
didlogo ecuménico, quiero adelantar que el norte de esta
presentacion lo encuentro en el apartado “Mi llamado”
que esta entre los numerales 13 al 16 de la Enciclica. Alli,
el papa Francisco hizo un llamado desde una profunda
conviccion: “Hago una invitacion urgente a un nuevo didlogo
sobre el modo como estamos construyendo el futuro del planeta.
Necesitamos una conversacion que nos una a todos, porque el
desafio ambiental que vivimos, y sus raices humanas, nos inte-
resan y nos impactan a todos” (#14). “...estoy convencido que
todo cambio necesita motivaciones y un camino educativo...”
(#15). En este pentagrama, intentaré tomar esa invitacion
urgente a un nuevo didlogo, una nueva conversacién y un

98



nuevo camino educativo o pedagogico de ese dialogo ecu-
meénico.

1. Diversidad antes que uniformidad:

Todo el Capitulo VI de la Enciclica habla de “Diver-
sidad de opiniones”. Se dice por ejemplo que debemos
“reconocer que se han desarrollado diversas visiones y lineas de
pensamiento acerca de la situacion y de las posibles soluciones. ..
Entre los extremos, la reflexion deberia identificar posibles esce-
narios futuros, porque no hay un solo camino de solucion” (#60)

La riqueza en el didlogo, capaz de construir puentes
de encuentro y no “torres de babel” con una semdantica
univoca es requisito fundamental del ecumenismo. Para
que “el todo” supere a las “partes”, éstas deben existir y
coexistir en una armonia integradora y por lo tanto supe-
radora a la suma de ellas. Si hay un reconocimiento de la
unicidad es la construida en forma armonica y entendida
como la diversidad reconciliada.

2. Pedagogia antes que ideologia:

El numeral #188 de la Enciclica expresa que: “Hay dis-
cusiones sobre cuestiones relacionadas con el ambiente donde es
dificil alcanzar consensos. Una vez mds expreso que la Iglesia
no pretende definir las cuestiones cientificas ni sustituir a la po-

99



litica, pero invito a un debate honesto y transparente, para que
las necesidades particulares o las ideologias no afecten al bien
comtin”.

El estar abiertos a aprender y aprehender del que pien-
sa y mira su fe de otra manera es esencial. En esto la pe-
dagogia del didlogo demanda primeramente la escucha
silenciosa y recién luego de ella la expresividad propia de
nuestra espiritualidad. A menudo la religion revestida de
ideologia no escucha y solo intenta convencer. Solemos
decir que la espiritualidad libera mientras que la ideologia
esclaviza.

3. Identidad antes que universalidad:

La Enciclica Laudito Si es un documento claramente
ecuménico, en el sentido mas profundo, extenso y univer-
sal de la palabra. Sin embargo, es un gesto de honestidad
intelectual de parte de Francisco, e imprescindible para la
construccidn de ese ecumenismo, que se exprese desde su
lugar de pertenencia.

Por eso, casi excusandose Francisco comienza el Capi-
tulo Segundo titulado “El Evangelio de la Creacion” di-
ciendo: “; Por qué incluir en este documento dirigido a todas las
personas de buena voluntad, un capitulo referido a convicciones
creyentes?” (#62). En lo personal, me tomo el atrevimiento
de responder “iPor qué no!”. Al final de ese numeral, dice
“...la ciencia y la religion, que aportan diferentes aproximacio-
nes a la realidad, pueden entrar en un didlogo intenso y produc-
tivo entre ambas”. He aqui una nueva referencia a la identi-

100



dad y al didlogo religioso del que venimos reflexionando
en estos breves minutos.

Este concepto de identidad antes que universalidad,
entonces, no solo no contradice los anteriores, sino que los
coloca en un lugar fundamental en el ecumenismo. Man-
tener nuestra propia identidad de fe, espiritualidad y con-
vicciones es un requisito no solo honesto sino clave en el
ecumenismo. Por otro lado “licuar” esas identidades en
pos de una mezcla uniforme llamada “universalidad” des-
integra la posibilidad del encuentro en lo diverso.

4. Fundamentos antes que fundamentalismos:

Este punto complementa el anterior a la vez que ad-
vierte sobre una de las amenazas del ecumenismo. El man-
tener la identidad de fe no debe usarse como un arma o
una trinchera para convencer, someter o confrontar con el
que tiene otra mirada distinta. La “verdad” como tal, reco-
nocida por diferentes creencias como la persona de D-os,
por atributo tnico de eternidad nos debe poseer a cada
uno y a cada espiritualidad. De esta manera el pensar que
se es poseedor de esa “verdad”, contradice la persona del
Creador reduciéndola a una caricatura formada a nuestra
imagen y semejanza. Los fundamentalismos religiosos son
lamentablemente herramientas historicas de infinitos ma-
les y atrocidades en el “nombre de D-os”.

En Laudito Si, encontramos claramente este principio
rector. En el capitulo segundo mencionado en el punto an-
terior el Papa Francisco nos advierte que “No somos Dios.

101



La tierra nos precede y nos ha sido dada. Esto permite responder
a una acusacion lanzada al pensamiento judio-cristiano: se ha
dicho que, desde el relato del Génesis que invita a « dominar »
la tierra (cf. Gn 1,28), se favoreceria la explotacion salvaje de la
naturaleza presentando una imagen del ser humano como do-
minante y destructivo. Esta no es una correcta interpretacion
de la Biblia como la entiende la Iglesia. Si es verdad que algunas
veces los cristianos hemos interpretado incorrectamente las Es-
crituras, hoy debemos rechazar con fuerza que, del hecho de ser
creados a imagen de Dios y del mandato de dominar la tierra, se
deduzca un dominio absoluto sobre las demds criaturas”. (#67)

5. Inclusioén y otredad antes que
exclusion y selectividad:

Incluir a cualquier otro dentro de nuestro universo de
vivencia espiritual es la manera de acercarlo para que pue-
da ser participante con prescindencia de su procedencia.
Cuando seleccionamos con quien preferimos dialogar, es-
tamos realizando un acto discriminatorio. La discrimina-
cion por motivos de religion que puede aparecer inicial-
mente como ejercicios selectivos inadecuados, sabemos
tristemente cudn facil puede transformarse en germen de
los mas atroces males y hasta genocidios o etnocidios con
sustrato religioso.

La Enciclica nos interpela a la inclusion de un universo
que esta en comunicacion inclusiva con otros. El “otro” o
“los otros” son siempre el motivo imprescindible y los par-
ticipantes indispensables en una experiencia que se precie
de llamar ecuménica. La tolerancia que en apariencia pue-

102



de plantearse como sinénimo de aquella, no es un término
adecuado. Esto es porque se suele “tolerar” al diferente
desde una posicion de poder, y dominacion y no de igual-
dad. Estos conceptos de universalidad, inclusion, otredad
y consecuencias ecoldgicas las encontramos por ejemplo
en el numeral #79: “En este universo, conformado por sistemas
abiertos que entran en comunicacion unos con otros, podemos
descubrir innumerables formas de relacion y participacion. Esto
lleva a pensar también al conjunto como abierto a la trascen-
dencia de Dios, dentro de la cual se desarrolla. La fe nos permite
interpretar el sentido y la belleza misteriosa de lo que acontece.
La libertad humana puede hacer su aporte inteligente hacia una
evolucion positiva, pero también puede agregar nuevos males,
nuevas causas de sufrimiento y verdaderos retrocesos. Esto da
lugar a la apasionante y dramdtica historia humana, capaz de
convertirse en un despliegque de liberacion, crecimiento, salva-
cion y amor, o en un camino de decadencia y de mutua destruc-
cion. Por eso, la accion de la Iglesia no sdlo intenta recordar el
deber de cuidar la naturaleza, sino que al mismo tiempo «debe
proteger sobre todo al hombre contra la destruccion de si mismo”

Marcelo Figueroa

Tedlogo y pastor presbiteriano.
Director de la edicion argentina
de L’Osservatore Romano.

103






EDUCACION PARA LA ECOLOGIA INTEGRAL -
UN ABORDAJE DESDE LA PEDAGOGIA

Dr. Manuel L. GOmez

Abstract

El presente articulo analiza algunas delas caracteristicas
centrales con las que el Papa Francisco describe la
Ecologia Integral considerandolas como desafios que se
le ofrecen a la Pedagogia y a la Educacion. Parto de la
conviccidn de que no hay légicas educativas vinculadas a
la ecologia integral que sean diferentes del pensamiento y
la practica pedagdgica que empleamos para la educacion
en general. Una diferenciacion artificial seria incorporar
una limitaciéon importante a nuestras propuestas. Toda
educacion supone una orientacion en valores y objetivos,
no hay asepsia posible, sobre todo cuando abordamos
cuestiones vinculadas a la calidad de vida y al desarrollo
de las persona. La cuestion excede planteos meramente
tecnocraticos; Francisco sefala las limitaciones de la toma
de decisiones basadas exclusivamente en la razén técnica.
Cuando expone la necesidad de lograr cambio de habitos y
un sentido de la vida mas solidario propone la “conversion

105



ecologica”; va mas alld de la acumulacién de informacion
estadistica, tan propia de nuestro tiempo y expresa que
estamos ante un “desafio educativo”.

Desde esa perspectiva propongo reflexionar sobre tres
cuestiones:

1. La necesidad de una propuesta pedagogica del dia-
logo, que estimule el desarrollo del pensamiento y la
metodologia del anélisis critico integrando las nue-
vas tecnologias y recuperando la dimension de edu-
cacion como buisqueda de la verdad.

2. Laintegralidad y complejidad del problema, que nos
obliga a superar el enciclopedismo y la acumulacion
acritica de informacién considerando la dimension
socioambiental.

3. La valorizacion de la dimension social del conoci-
miento, que contribuya a la resolucion de la cuestion
ecologica desde la perspectiva de la construccion del
bien comun.

El producto de estas reflexiones podria constituirse en
criterios de investigacion para el logro de la calidad edu-
cativa desde una pedagogia vinculada a la resolucién de
las problematicas de desarrollo y justicia propia de nues-
tras comunidades.

106



Desarrollo

En el capitulo Cuarto de su Enciclica Laudato Si, Fran-
cisco formula su concepcion integral de la problematica
ecologica. A partir de alli tomo algunas de las caracteristi-
cas centrales presentadas y las considero desde la mirada
del educador, tomandolas como desafios para algunos as-
pectos puntuales y relevantes del proceso educativo, que
puedan contribuir al estudio y la consolidacion de la idea
de ecologia integral.

Una primera idea general desde la que quiero partir es
que la educacidén para el conocimiento de la problematica
de la cuestidn ecologica, y mds aun para generar concien-
cia en la responsabilidad que nos cabe respecto de ella, no
puede ser diferente de los planteos pedagodgicos de orden
general; no se pueden tener criterios diferentes respecto
de los valores y objetivos que se persiguen.

Desarrollo a continuacion tres puntos especificos, cuya
mas alld de esta presentacion , pude constituirse en refe-
rentes de una profundizacion en la materia.

1. La necesidad de un analisis
critico del fendmeno ecoldgico.

Al presentar la problematica de la Ecologia, Francisco
sefala la necesidad de poner en duda los actuales modelos
de desarrollo, produccion y consumo. Enmarca la cues-
tion ambiental en un escenario de mayor complejidad y

107



describe o denuncia los factores que la influyen o mas aun
la condicionan o la determinan.

Este requerimiento exige que la educacion transite el ca-
mino del desarrollo del pensamiento critico. La educacion
no se agota en el conocimiento instrumental de conceptos,
contenidos y tecnologias por sofisticados que sean. Frente
a la posibilidad del pensamiento tnico y unidireccional,
incrementado por el fenomenal avance de los sistemas de
comunicacion, la construccién auténoma de criterios exi-
ge que la educacion nos prepare, desde las metodologias
de aprendizaje, para el andlisis de interrelaciones causales
y desentrafar intereses y posibilidades de los actores de
la comunidad local, nacional e internacional. Entendemos
que la educacidn, a través del desarrollo del pensamiento
critico, de la capacidad para analizar y cuestionar contri-
buye a la busqueda de la verdad y nos aparta del dogma,
sea este viejo o “a la moda”.

Una educaciéon basada en la repeticion a-critica, que
no ponga en cuestion las formas y valores tradicionales
o del “sentido comun”, es en realidad adaptaciéon mas o
menos tecnificada, mas o menos “vistosa”; a los canones
de la sociedad, sin valorar si se trata de una comunidad
donde se practiquen valores de humanizacion, de justicia,
de igualdad.

La fascinacidn frente a los adelantos tecnoldgicos, fren-
te a los sistemas de comunicacion en tiempo real, puede
llevarnos a practicas sociales, no pensadas por nosotros
sino impuesta por la necesidad de respuestas previstas,
que se nos presentan como urgencias. Las opciones exclu-
yentes de los sistemas binarios pueden llevarnos a tomar
opciones programadas por otros, no siempre en orden a la
verdad.

108



El desarrollo metddico del analisis y el juicio critico es
la herramienta que nos puede ayudar a desenmarafar el
intercambio permanente de imagenes e informacion del
que todos participamos. Puede ayudar a identificar, reco-
nocer y defender nuestros intereses y los de una sociedad
mejor, a diferenciar los menajes que recibimos y también
aquellos a los que nos sumamos y difundimos

El uso de la razon, claramente diferenciado del racio-
nalismo del SXIX, es una de las tareas con las que la edu-
cacion, mas alld de las formas de escolarizacion, puede
contribuir a la formacion de un mundo mejor.

Una educacién en la linea de Laudato Si implica impul-
sar un proceso comunitario de accion-reflexion que tenga
a la vista influir sobre el escenario ecologico que comparti-
mos, sobre los problemas y las vias de solucion.

Es alli donde conviene recuperar la dimension dialdgi-
ca e interpersonal de los procesos de ensefianza-aprendi-
zaje.

La pandemia y la aparicion generalizada de la virtua-
lizacion nos ha puesto frente a una nueva disyuntiva. Los
avances en las multiples posibilidades que nos ofrece la
tecnologia educativa, revolucionan sistemas de aprendi-
zaje y organizaciones educacionales, que ya sabemos ob-
soletas. Esta claro que la su incorporacién son un adelanto,
que nos conecta con el futuro, pero exige la construccion
de sistemas de ensefianza que no nos aparten del uso del
pensamiento.

Circula en las llamadas “redes sociales” una imagen
sugerente, retratando una computadora con la inscripciéon
“Esto no es una escuela”. Me pregunto metodoldgicamen-
te: ;No lo es? ; En qué sentido no lo es y que condiciones

109



serian necesarias para que lo fuera?. Sin duda que los pro-
cesos de socializacion e interaccion en la construccion del
conocimiento requieren de la institucion educativa, pero
deberiamos preguntarnos si habitualmente esa situacion
se venia dando en las escuelas y la universidad o si solo
eran espacios comunes para el intercambio formal de dis-
cursos unidireccionales. Si no estamos atentos a eso, po-
demos caer en una anoranza enganosa, referida a algo que
Nno ocurrio.

El aula y el docente “vocero oficial de la cultura” ya
no son el tnico camino de acceso de los estudiantes al co-
nocimiento. Multiples, dindmicos y atractivos dispositivos
se muestran como campos de indagacion para la curiosi-
dad y el hallazgo de datos y situaciones novedosas, aun es
cuestiones de complejidad de factores. Justamente, frente
a la pulsion del vértigo digital, deberiamos exigirnos un
mayor tratamiento de los criterios de criticidad. Mas que
competir, podriamos aprovechar la cantidad, velocidad
y calidad de la informacién y mantener la capacidad del
analisis racional y la generacién del pensamiento autono-
mo.

2. Superar la fragmentacion del conocimiento

Una preocupacion particularmente llamativa en el tex-
to de Francisco es enmarcar la cuestion ambiental en un
escenario de mayor complejidad, aludiendo desde diver-
sidad de perspectivas a factores que la influyen o mds aun
la condicionan o determinan. Senalaré algunos de estos
aspectos en particular. En primer lugar nos advierte que

110



“No hay dos crisis, una ambiental y una social, hay una
compleja crisis socioambiental”.! , dado que, “el analisis
de los problemas ambientales es inseparable de los contex-
tos humanos: familiares, laborales, urbanos, de relacion
con uno mismo y con los otros”2

Esta vision integral lleva a la vinculacion entre los eco-
sistemas bioldgicos y los sociales. La naturaleza no es una
fatalidad, somos los hombres los que le damos una orien-
tacion, impulsamos o frenamos su desarrollo, contribui-
mos a delinear su fisonomia.

En estas decisiones tiene un lugar clave la opcién de
los sistemas econdmicos y productivos entre profundizar
la explotacion de los recursos naturales a cualquier precio,
hasta su misma extincidn, el uso racional de esos recur-
sos y/o la proteccion absoluta de su existencia. El andlisis
de la ecologia ambiental es inseparable del andlisis de los
contextos familiares, institucionales, sociales, economicos
y politicos.

El estudio de estas relaciones, exige la superacion de la
limitacidon que impone la fragmentacién del conocimiento.
Sin embargo continuamos siendo tributarios del enciclo-
pedismo del siglo XIX. Los planes de estudio, particular-
mente los de la formacién docente, siguen siendo compar-
timentos estancos a los que se les quiere “emparchar” con
la interdisciplinariedad. Sigue ausente una vision cientifi-
co-tecnologica holistica que dé cuenta de la complejidad
de las cuestiones a resolver. En este punto quisiera hacer
una referencia mas especifica a los procesos educativos
del nivel Superior. La universidad, en la logica preocu-

11 Francisco (2015) Carta enciclica Laudato Si-Agape Libros-
Buenos Aires-Pag.85
12 Ib., pp. 86

111



pacion por el avance en la investigacion de frontera y en
campos especificos y en la formacion de profesionales,
ofrece curriculas y campos de conocimientos altamente
fragmentados y dispares. Un avance necesario en la peda-
gogia universitaria seria generar abordajes y vinculacio-
nes estructurales, que permita a los estudiantes incorporar
la definicion integral de las problematicas y la vinculacion
de contenidos desde una perspectiva transdisciplinar ya
que “Los conocimientos fragmentarios y aislados pueden
convertirse en formas de ignorancia”."

También la investigacion cientifico-tecnoldgica, orien-
tada a la resolucion de los problemas de las comunidades,
deberia estar impregnada de integralidad. Continuando
en el campo universitario, facilita este proceso la exis-
tencia de universidades que entienden su territorialidad
como ambito de referencia e influencia.

Considero particularmente significativa la inclusion en
esa complejidad del concepto de ecologia cultural. Junto
a la original identidad natural de nuestras comunidades
hay una identidad construida desde las tradiciones y las
diferentes particularidades de nuestros pueblos. No solo
el medio ambiente esta en peligro de erosion, también las
culturas particulares frente a los fendmenos de globaliza-
cién y dominacion. El excesivo e impuesto consumo pla-
netario y la imposicion de un tnico estilo de vida y un
unico pensamiento ponen en peligro no solo los recursos
naturales sino las mismas capacidades de las comunida-
des para decidir y gestionar su desarrollo sustentable e in-
dependiente. Sobre el particular Francisco nos alerta: “La
desaparicion de una cultura, puede ser igual o mas grave

13 Ib., pp. 85

112



que la desaparicion de una especie animal o vegetal” ™.
Reubica y resalta con esta frase la condicion humana como
centro de la creacidén y agrega una referencia particular-
mente significativa para nuestra América, que se convierte
en faro para las politicas educativas, “Recuperar las cultu-
ras aborigenes” !

En el marco de la globalizacién, podemos mantener
la identidad y recuperar los valores de nuestra sociedad
latinoamericana. La educacion se construye con la resig-
nificacion de nuestras experiencias como pueblo. Como
educadores, en el estudio de la sefialada problematica so-
cioambiental, debemos estar atentos a las propias tradicio-
nes de las comunidades con las que trabajamos. Resulta
pertinente traer aqui el concepto de “colonizacién peda-
gbgica” tomado y desarrollado por Arturo Jaurectche, de-
nunciando la propension a importar teorias y valores de
paises con otras prioridades, otras tradiciones y distintos
estadios de desarrollo.

3- La ecologia es inseparable
del concepto de bien comun.

Este concepto esta intimamente unido a la accion poli-
tica y especialmente a la responsabilidad de los Estados.
El desarrollo sustentable se construye desde la politica al
servicio del bien comun, desde la fraternidad y la solida-
ridad que considera en primer lugar a los pobres, a los

14 Ib., pp. 89
15 Ib., pp. 90

113



marginados, pero también a las futuras generaciones. Re-
quiere el reemplazo del utilitarismo individualista por un
paradigma de didlogo personal e institucional.

Considero aqui la dimension social del conocimiento, y
lo planteo en dos planos, macro y micro. Tomemos como
ejemple el impacto de los cambios climaticos o el uso ge-
neralizado de agroquimicos en nuestras condiciones de
trabajo, de alimentacion, de salud. La posibilidad de las
y los ciudadanos de obtener informacion confiable, a tra-
vés de la educacion formal o la no formateada a la manera
tradicional, como los medios de comunicacion, se consti-
tuye en condicion necesaria para participar en la sociedad
democratica contemporanea. Desde una vision sistémica,
exige el desarrollo sostenido de politicas educativas que
garanticen el acceso de todas las personas al conocimiento
general y especifico de las cuestiones del orden de la eco-
logia que afecten su calidad de vida, en particular.

Veamos un ejemplo. A partir de la experiencia de dar
respuesta a la continuidad educativa en el marco de la
pandemia COVID, se han producido numerosos estudios
y relevamientos sobre las posibilidades de acceso tecno-
logico de los estudiantes para el uso de los distintos dis-
positivos en aplicaciones educativas. En el caso de la Uni-
versidad Nacional de Moreno, la Secretaria Académica
realizo en 2020 un relevamiento sobre 8.550 estudiantes
de grado activos. E1 65 % de los encuestados mostro6 acceso
a un solo dispositivo; el 60 % compartia el dispositivo con
otros miembros del grupo familiar. Un nimero importan-
te, el 30%, solo se conectaba a través del teléfono celular.
A este panorama limitante hay que sumarle la carencia de
cobertura de conectividad efectiva y continua en la zona
de residencia de los alumnos, que impidié al 20% de los
relevados (1710 estudiantes), conectarse con las activida-

114



des ofrecidas por el campus de la universidad.'®

Esta realidad muestra la virtud de contar con el finan-
ciamiento necesario para la atencion de las necesidades
especificas de las poblaciones destinataria. En ese marco
quisiera destacar, en particular, la necesidad de asegurar
la conectividad digital y la educacion permanente e inte-
gral de jovenes y adultos trabajadores, en uso adecuado de
las nuevas tecnologias comunicacionales y productivas.

Desde una perspectiva mas didactica, sefialo la con-
veniencia de estimular y fortalecer experiencias que per-
mitan comprender y profundizar la conciencia social y de
pertenencia a las respectivas comunidades para “cuidar
las capacidades sociales” 7. Mal se puede pretender el de-
sarrollo de una conciencia ecoldgica desde el individualis-
mo utilitarista. Descubrir la presencia del otro, la posibili-
dad de la solidaridad y el logro de metas comunes ofrece
una plataforma que permite ampliar conductas a favor del
bien comun en todos los campos de actividades. Si bien
existen experiencias de aprendizaje social y comunitario,
como los distintos programas de voluntariado, en una so-
ciedad en clave de individuos es necesario avanzar en la
construccion de una didactica de la solidaridad, estrate-
gias que promuevan la busqueda compartida del conoci-
miento y la profundizacion de los vinculos interpersona-
les atin incorporando la mediacion tecnoldgica.

16 Universidad Nacional de Moreno- Secretaria Académica-
2020. Encuesta de conectividad de los estudiantes de la UNM.
17 Ib., pp. 91

115



Conclusion

La construccién de una pedagogia autonoma, que no
dependa exclusivamente de rankings y pardmetros in-
ternacionalizados desde los paises centrales, nos pide un
impulso de la investigacion educativa sobre cuestiones
centrales y problemaéticas, como lo son hoy las posibilida-
des y requerimientos de construir el concepto de calidad
educativa sobre las necesidades de desarrollo de nuestras
comunidades. Desde el humanismo, no solo cristiano, la
excelencia no solo est4 sostenida en la acumulacion de in-
formacion y conocimientos y el dominio actualizado de
las herramientas tecnoldgicas; hace falta el aprendizaje so-
cial activo y con compromiso, como el que experimentan
ya muchos educadores, movimientos sociales y comuni-
dades que trabajan para poner al hombre en el centro de
la casa comun.

Bibliografia Textos consultados

Farrell, Gerardo (1999) Mundializacion, Estado y valo-
res sociales en Argentina, alternativas frente a la globaliza-
cion. Editorial San Pablo-Buenos Aires- pp. 54-93.

Francisco (2015) Carta enciclica Laudato Si-Agape Li-
bros- Buenos Aires

Jauretche, Arturo (1957) La colonizacion pedagogica
en Los Profetas del odio, y la yapa- Ediciones Corregi-
dor-Buenos Aires- pp 97-106

116



Serré, Michel (2014) Pulgarcita- Editorial Gedisa-Bar-
celona

Dr. Manuel L. Gomez

Universidad Nacional de Moreno

117






LLAS CARTAS DEL DESARROLLO?®

Eloy Mealla

La carta enciclica Laudato Si, publicada por Francisco en
2015, mas all4 de su calidad y originalidad propias, puede
ser analizada como inserta en un amplio surco iniciado
en 1967 por Pablo VI con la Populorum Progressio “sobre
la necesidad de promover el desarrollo de los pueblos”.
Era en ese momento un mundo bipolar caracterizado por
la contraposicion Este-Oeste. Con esa intervencion Pablo
VI acuno el concepto de “desarrollo integral” saliendo al
paso de una concepcion meramente economicista del de-
sarrollo.

A su vez, Juan Pablo I, veinte afios después retoma esa
tematica en la Sollicitudo Rei Socialis, planteando la nece-
sidad de un desarrollo humano en un escenario mundial
donde sobresalen las asimetrias Norte-Sur. Asi se inicia un
encadenamiento de textos mayores del Magisterio Social

18 Algunos de los puntos aqui expuestos fueron mas amplia-
mente desarrollados en Mealla, E., Del desarrollo integral al desarrollo
sustentable, en Scannone, ].C. et al., Laudato Si. Lecturas desde Améri-
ca Latina, Ed. CICCUS, Buenos Aires, 2017

119



de la Iglesia al que denominamos “las cartas del desarrollo”.

Luego de haber transcurrido otras dos décadas, Bene-
dicto XVI continud esa senda con su enciclica Caritas in
Veritate (2009), reiterando —ante un mundo multipolar— las
exigencias de un desarrollo humano integral, y afirmando:

“A mds de cuarenta afios de la publicacién de la Enciclica [Po-
pulorum Progressio], deseo rendir homenaje y honrar la memoria del
gran Pontifice Pablo V1, retomando sus ensefianzas sobre el desarro-
llo humano integral y siguiendo la ruta que han trazado, para actua-
lizarlas en nuestros dias. Este proceso de actualizacién comenzo con
la Enciclica Sollicitudo rei socialis, con la que el Siervo de Dios Juan
Pablo 11 quiso conmemorar la publicacién de la Populorum progres-
sio con ocasion de su vigésimo aniversario. Hasta entonces, una con-
memoracion similar fue dedicada solo a la Rerum novarum. Pasados
otros veinte afios mds, manifiesto mi conviccion de que la Populorum
progressio merece ser considerada como «la Rerum novarum de la
época contempordnea», que ilumina el camino de la humanidad en
vias de unificacién” (Caritas in Veritate, 8).

Todas estas intervenciones previas cobraron un nuevo
impulso con Francisco en la Laudato Si (LS) que amplia
y actualiza la nocion de “desarrollo integral” al incluir
la variable ambiental —ya no en el escenario de la clasi-
ca confrontacion E-O ni solamente en el agigantamiento
de la brecha N-5- sino en medio de la agudizacion de las
contradicciones de la globalizacidn, con efectos alarman-
tes tanto en lo fisico-ambiental como en lo social-humano.

De este modo, la carta de Francisco expresa “la preo-
cupacion de unir a toda la familia humana en la busqueda
de un desarrollo sostenible e integral” (LS 13). Tal cual se
observa Francisco asume el concepto integral pero ahora
también lo vincula a la ecologia. De este modo, LS es sinté-
ticamente la propuesta de una “ecologia integral”, es decir

120



una ecologia ambiental, econdmica, social, cultural y de la
vida cotidiana (LS 138-155).

Podemos observar que esta manera de entender la
ecologia es muy convergente con la actual doctrina de
los derechos humanos, econdomicos, sociales, culturales
y ambientales. En efecto, hoy la legislacién internacional
ampliada sobre derechos humanos incluye no sélo los de-
rechos civiles, o de primera generacién vinculados al con-
cepto de libertad, sino también los derechos econdmicos
y sociales, denominados también de segunda generacion,
que se derivan del principio de igualdad, y los derechos
de tercera generacion y cuarta generacion como el derecho
a la paz y al desarrollo, y los derechos medioambientales
que estan enraizados en el principio de solidaridad o fra-
ternidad.”

Para representar la dimension integral, tanto del desa-
rrollo como de la ecologia, bien se puede aplicar aqui la
imagen del “poliedro” que repetidamente suele mencio-
nar Francisco, indicando las multiples variables que hay
que tener en cuenta para la convivencia social y la cons-
trucciéon de un pueblo donde las diferencias se armonicen
en un proyecto comun.

Efectivamente el poliedro, dice Francisco:

“Refleja la confluencia de todas las parcialidades que en él conser-
van su originalidad. Tanto la accion pastoral como la accion politica
procuran recoger en ese poliedro lo mejor de cada uno. Alli entran los

19 Mealla, E., El derecho al desarrollo como derecho humano. En Da-
niel Pavon Piscitello (dir), Derecho Internacional de los Derechos Hu-
manos: manifestaciones, violaciones y respuestas actuales, EDUCC,
Cordoba (Arg), 2014.

121



pobres con su cultura, sus proyectos y sus propias potencialidades.
Aun las personas que puedan ser cuestionadas por sus errores, tienen
algo que aportar que no debe perderse. Es la conjuncién de los pueblos
que, en el orden universal, conservan su propia peculiaridad; es la to-
talidad de las personas en una sociedad que busca un bien comiin que
verdaderamente incorpora a todos (Evangelii Gaudium 236).

Con ocasion del setenta aniversario de la creacion de
la Organizacién de las Naciones Unidas, el Papa Francisco
aprovecho para reiterar varios parrafos de la LS y afirmar
que existe un verdadero “derecho del ambiente” que im-
plica limites éticos a la accion humana y que cada una de
las creaturas, especialmente las vivientes, tienen un valor
en si misma.

Asimismo —sostenia el Papa en esa ocasion— hay que
impulsar la promocién de una “una cultura del cuidado
que impregne toda la sociedad, cuidado de la creacion,
pero también del projimo, cercano o lejano, en el espacio y
el tiempo”. Es decir, se trata de integrar los diferentes pue-
blos de la tierra y que no haya esa dramatica desigualdad
entre ellos, entre el que descarta y el que es descartado. Por
otro lado, integrar se refiere a los modelos de integracion
social que sirvan para que podamos vivir juntos. También
se trata de integrar los diferentes sistemas: la economia,
las finanzas, el trabajo, la cultura, la vida familiar, la reli-
gion. Ninguno es absoluto y ninguno de ellos puede ser
excluido.

Se trata también de integrar —concluye Francisco- la
dimensién individual y la comunitaria, superando tanto
la exaltacion del individuo como el aplastamiento de la
persona. Se debe, por ultimo, de integrar cuerpo y alma,
pues “el desarrollo no se reduce a un mero crecimiento

122



economico” ni a tener cada vez mas bienes a disposicion
para un bienestar puramente material.*’ Este nivel de inte-
gracion no se logra sin respetar el lugar de Dios, manifes-
tado en Cristo con “sus gestos de curacion, de liberacion y
de reconciliacion que hoy estamos llamados a proponer de
nuevo a los muchos heridos al borde del camino”.

En LS 18 también se alude al “desarrollo sostenible”
aunque no se lo define expresamente. No obstante, el he-
cho de citar en LS 167, la Declaracion de Estocolmo (1972),
da entender que adhiere a los principios alli consignados
que daran luego paso a la definicion clasica del Informe
Brundtland (1987) que manifiesta que la satisfaccion de las
necesidades del presente no comprometa las necesidades
de las futuras generaciones.”

Desde entonces la necesidad de procurar un desarrollo
sostenible se ha vuelto una constante. De acuerdo a ello, la
Asamblea General de las Naciones Unidas en septiembre
de 2015, propone la Agenda 2030 para el Desarrollo Soste-
nible que comprende un conjunto de objetivos, los llama-
dos Objetivos de Desarrollo Sostenible, que la comunidad
internacional se propone alcanzar para el afo 2030.

No cabe duda entonces que la LS acompana y entra en
sintonia con el mayor consenso alcanzado en la actualidad

20 Francisco cita justamente en este punto a la Populorum Pro-
gression® 14.

21 La Declaracion de Estocolmo fue elaborada en la primera
Conferencia de las Naciones Unidas sobre el Medio Humano, cele-
brada en Estocolmo, Suecia, en 1972. Alli se adoptaron una serie de
principios que colocd las cuestiones ambientales en el primer plano
de las preocupaciones internacionales y marco el inicio de un didlogo
entre los paises industrializados y en desarrollo sobre el vinculo en-
tre el crecimiento econdmico, la contaminacion del aire, el agua y los
océanos y el bienestar de las personas de todo el mundo.

123



por la humanidad. Francisco, sin ignorar las limitaciones o
criticas que se le puedan hacer a este tipo de mega-acuer-
dos, que para algunos son sumamente retoricos, se ha pre-
ocupado de multiplicar y ampliar sus reflexiones y pro-
puestas sobre el desarrollo y la ecologia integrales con un
intenso activismo diplomatico.

De esta manera, en su visita a los Estados Unidos en
septiembre de 2015, pocos meses después de la publica-
cion de la LS, reafirmo su llamado a considerar la seriedad
de las consecuencias del cambio climatico, tanto en la visi-
ta a la Casa Blanca como ante el Congreso de ese pais —la
primera que realiza un Papa a ese dmbito parlamentario—,
pidiendo acciones eficaces y acuerdos concretos. Asimis-
mo, como parte del mismo viaje, en su visita a la sede de
las Naciones Unidas con ocasion del setenta aniversario
de su creacion, aprovecha para reiterar varios parrafos de
la LS y afirmar que existe un verdadero “derecho del am-
biente” que implica limites éticos a la accién humana y
que cada una de las creaturas, especialmente las vivientes,
tienen un valor en si mismas. Con respecto a la Agenda
2030, cuyo lanzamiento coincidio con el dia de su visita a
la ONU, la consider6 una importante sefial de esperanza
De la misma manera, exhorto a la Conferencia de Paris sobre
el cambio climdtico para que logre acuerdos fundamentales
y eficaces.”

22 Mealla, E. La religion en las relaciones internacionales. En: Colo-
tta, Mariana y Lascano y Vedia, Julio (compiladores), Contrapuntos
para comprender las relaciones internacionales en el siglo XXI. Un
analisis critico de la politica internacional. Ed. Teseo, Bs.As., 2020.

23 Se trata de la Convencion Marco de las Naciones Unidas so-
bre el Cambio Climatico. Es el principal foro intergubernamental para
responder a las amenazas que plantean el cambio climatico y la degra-
dacion del medio ambiente. La Conferencia de Paris, celebrada del 30
de noviembre al 11 de diciembre de 2015, estableci6 un protocolo para

124



A su vez, ya a pocos dias de dicha Conferencia, decla-
raba desde Nairobi, en su discurso en la sede local de la
ONU, que seria “una catastrofe” que los intereses parti-
culares prevalezcan sobre el bien comun y el cuidado de
la creacion. Por eso pide “una sefal clara” y que se evite
“un nominalismo declaracionista”. Se deberd alcanzar “un
acuerdo global y transformador orientando a la consecu-
cion de tres objetivos, a la vez complejos e interdependien-
tes: el alivio del impacto del cambio climatico, la lucha
contra la pobreza y el respeto de la dignidad humana”.

Y tiempo después, Francisco en su mensaje a la Con-
ferencia de seguimiento del Acuerdo de Paris que tuvo
lugar en Marruecos en noviembre de 2016, consideraba
que dicho Acuerdo, entrado en su fase compleja de aplica-
cion y elaboracién, no puede quedar reducido tinicamente
a medidas técnicas, necesarias, pero no suficientes, sino
que es indispensable un impulso politico, y tomar muy en
cuenta los aspectos éticos y sociales del nuevo paradig-
ma de desarrollo sostenible. Lo valioso del Acuerdo —se-
gun Francisco—- es que fomenta la solidaridad con los mas
vulnerables e insiste en los fuertes vinculos entre la lucha
contra el cambio climatico y la lucha contra la pobreza. Se
trata, prosigue el Papa, de empujar a todos a promover
seriamente “una cultura del cuidado que impregne toda
la sociedad, cuidado de la creacion, pero también del pro-
jimo, cercano o lejano, en el espacio y el tiempo”.

La insistencia de Francisco, en que se alcance un acuer-
do enérgico y se tomen decisiones eficaces, puede ser in-
terpretada como un modo de evitar lo que se ha llamado
una “sustentabilidad débil”, declarativa y politicamente

abordar la mitigacidn, la adaptacion, la financiacion, el desarrollo y la
transferencia de tecnologias limpias.

125



correcta, pero que no logra transformar el paradigma po-
litico y econdmico que causa los efectos que se quieren re-
mediar. Por el contrario, una “sustentabilidad fuerte” de-
beria, entre otras cosas, disminuir el volumen y estilo de
consumo en el Norte, con los correspondientes aumentos
adecuados en el Sur, para lograr una mayor equidad a ni-
vel mundial. Esto implicaria un notable cambio de habitos
y revision de estructuras (redistribucion, relaciones de po-
der, etc.). A ello se refiere Francisco cuando dice:

“Ha llegado la hora de aceptar cierto decrecimiento en algunas
partes del mundo aportando recursos para que se pueda crecer sana-
mente en otras partes” (LS 193).

La preocupacion de Francisco por el desarrollo, cali-
ficado en distintas combinaciones por la triada de adjeti-
vos integral, humano y sostenible, retomando la tradicion
eclesial que lo precede, también se ve reflejada en la or-
ganizacion interna de la Santa Sede. Es asi que en agosto
de 2016 dispuso la creacion del Dicasterio para el Servicio
del Desarrollo Humano Integral. O sea, organismo de primer
nivel, en el organigrama de la Santa Sede, cuyo objetivo es
asumir la preocupacion de la Santa Sede en lo que concier-
ne a la justicia y la paz, asi como las cuestiones relativas a
los migrantes, la salud, las obras de la caridad y la salva-
guarda de la creacion.

La denominacion del nuevo organismo esta sefialando
la notable importancia que la Santa Sede le otorga preci-
samente al tema del desarrollo que incluye una variedad
de tematicas centrales y que agrupard a varios organismos
preexistentes. Uno de ellos es Ciritas Internationalis, una

126



de las mayores organizaciones de ayuda humanitaria a ni-
vel mundial,

Finalmente sefialaremos que, aunque Francisco en LS
no pone de relieve la conexion de su carta con el itinera-
rio que hemos venido indicando, si lo hace en el discurso
al congreso reunido en Roma en abril de 2017, el primer
evento organizado por el Dicasterio para el Servicio del De-
sarrollo Humano Integral, con motivo del 50° aniversario de
la enciclica Populorum Progressio.**

Es asi que Francisco recuerda que fue Pablo VI quien
preciso en detalle en esa enciclica el significado de “de-
sarrollo integral” y propuso aquella “férmula sintética y
afortunada: de todo hombre y de todo el hombre”. De esa
manera, se propuso seguir “la estela de Pablo VI” y reto-
mar el verbo integrar, “tan querido por mi” —dice Francis-
co-y lo aplica a varios niveles como indicamos mas arriba.

Releer hoy la LS en medio de la pandemia del coro-
navirus que alcanzd escala planetaria, nos proporciona
un estimulo para fortalecer algtin tipo de coordinaciéon
mundial, por no decir autoridad, capaz de regular la in-
terdependencia humana (globalizacién), pues la circula-
cién actual de bienes, dineros, datos, personas... y virus...
es demasiado importante para dejarla librada a si misma.
Eso seria el “globalismo” actual, no la globalizacion autén-
tica o mundializacion que nos haga comprender que todos
formamos parte de una misma Casa Comun.

A cinco anos de la Laudato Si, Francisco dio a conocer
en 2020 una nueva carta enciclica titulada Fratelli Tutti,

24 También la Congregacion para la Educacion Catolica, se hizo
eco de este aniversario publicando: Educar al humanismo solidario. 50
afios después de la Populorum progressio. Roma, el 16 de abril de 2017.

127



sobre la fraternidad y la amistad social, que prolonga la
propuesta de considerar nuestro planeta como la Casa Co-
mun, pues como toda casa no esta constituida por escla-
vos, subditos o simples ciudadanos, sino por hermanos.”

Eloy Mealla

Universidad del Salvador

25 Mealla, E., Fraternidad: socio y hermano, Poliedro 3, 2020. Uni-
versidad de San Isidro, Beccar, Prov. de Bs.As.

128



EL PROYECTO EDUCATIVO
DEL ParPA FRANCISCO.

DE LAubaro S1 (LS) AL
PacTo EpucATivo GLOBAL (PEG)

Ana Cambours de Donini

El trabajo se propone analizar la propuesta educativa
planteada en la Enciclica Laudato Si (2015) que se amplia
y profundiza en la enciclica Fratelli Tutti (2020) y en la con-
vocatoria del Papa Francisco a un Pacto Educativo Global
(2019).

Estos dos ultimos documentos entran en dialogo con
Laudato Si y con la situacion de fragilidad producida por
la pandemia que, sumada a la crisis socio ambiental, mos-
trd la urgencia de un cambio en el modelo de desarrollo
global y una transformacion cultural que implica un ca-
mino educativo con exigencias particulares al mundo uni-
versitario.

Francisco nos invita a “comprometernos a estudiar
para encontrar otras formas de entender la economia, la
politica, el crecimiento y el progreso, para que estén ver-
daderamente al servicio del hombre y de toda la familia

129



humana en la perspectiva de una ecologia integral” (PEG,
2019)

Tal vez algunos quisieron ver la novedad de Laudato
Si solamente en la aparicion de una enciclica “verde” que
describia y denunciaba la degradacion ambiental y se pro-
nunciaba sobre el cambio climatico. Sin embargo se trata
de la primera enciclica social del Papa Francisco que pro-
fundiza en las causas de la crisis ecoldgica, en sus raices
humanas que se nutren del paradigma tecnocratico y tec-
no-econdmico contemporaneo con su logica instrumental,
mercantilista que instaura una “cultura del descarte” y en
el plano internacional, “la globalizacion de la indiferen-

M4

Cla .

Cinco denuncias claras se focalizan en el individualis-
mo, el consumismo, la exclusidn, el abuso del poder y el
lucro desmedido que conspiran en contra de un desarro-
llo humano integral y sostenible, de una sociedad mas
justa y de una cultura del encuentro y del cuidado.

El deterioro ambiental y el deterioro social y ético es-
tan profundamente unidos y afectan de un modo especial
a los mas débiles del planeta, afirma Francisco, y nos pro-
pone, el paradigma de una ecologia integral que consti-
tuye un auténtico desafio ético, educativo y cultural. (LS,
48;137)

La vigencia actual del documento radica en varios as-
pectos que explican que hoy a la luz de un texto que per-
manece “vivo” se abran no solo lineas de pensamiento y
reflexion sino proyectos y propuestas concretas.

Los aspectos novedosos y motivantes que invitan a este
debate son:

1) El camino pedagodgico del ver, juzgar, obrar que tran-

130



sita el texto, no desde diagnosticos parciales, ni juicios abs-
tractos, ni utopias irrealizables sino desde el sufrimiento
concreto de los excluidos que genera la tecnocracia.

2) La vision integradora y sistémica: “los problemas del
mundo no pueden analizarse ni explicarse en forma aisla-
da”; “todo estd conectado” (LS, 138) y esto implica pensar
en forma conjunta un modelo de desarrollo alternativo.

3) El estilo comunicacional: directo, cordial, sencillo, dia-
logico, abierto a diferentes dimensiones, universal y al
mismo tiempo, concreto y practico.

4) La apuesta a la esperanza, y al proceso educativo que
supone todo cambio y a nivel metodoldgico: el camino del
didlogo

Estos aspectos explican también la amplia recepcién de
la enciclica en diferentes dmbitos cientificos, organismos
internacionales, movimientos populares y ecologistas, ca-
sas de estudio e investigacion y resultan motivadores para
un encuentro interuniversitario amplio y plural para de-
batir: cOmo convivir en la casa comun, cdmo cuidar la casa
comun, como trabajar en la casa comun, como aprender en
la casa comun.

El camino educativo para acercarnos a este paradigma
alternativo es el nucleo central que en palabras de Fran-
cisco:

“Deberia ser un pensamiento distinto, una politica, un
programa educativo, un estilo de vida y una espirituali-
dad que conformen una resistencia ante el avance del pa-
radigma tecnocratico (LS11)

La pregunta clave que guia esta reflexion, posiblemen-
te sea: ;Qué cambios son necesarios en las universidades para

131



impulsar y acompariar estos procesos que ya se estin generando
desde las periferias, alejadas de los claustros académicos?

Laudato Si marca un rumbo, un sentido, inicia un ca-
mino de reflexion-accion sobre la educaciéon que tiene una
incidencia directa en el modo de concebir la universidad
y que se complementa cinco afios después con Fratelli Tut-
ti. Sobre la fraternidad y la amistad social y se expresa hoy en
la iniciativa de convocar a toda la humanidad para recons-
truir un Pacto Educativo Global (Pérez, 2018; Klein, 2021)

Se podria ver en el didlogo el hilo conductor que pare-
ce hilvanar las orientaciones de Francisco a la universidad
en cada una de sus funciones sustantivas: investigacion,
docencia, extension, internacionalizaciéon (Cambours de
Donini, 2017).

Orientaciones que hoy se resignifican en el contexto de
la pandemia que atravesamos.

Respecto a la investigacion, hay numerosas referencias
en LS que valoran a la investigacion cientifica y su aporte
a la solucion de los problemas de la emergencia planetaria

A lo largo del texto de la LS encontramos constantes
referencias a la ciencia: pondera “los progresos cientificos
mas extraordinarios” (LS,4), considera “admirables los es-
fuerzos de cientificos y técnicos que tratan de aportar so-
luciones” (LS,34), afirma que “es necesario invertir mucho
mas en investigacion” (LS,42).

También aparecen multiples invitaciones a revisar los
presupuestos epistemologicos del paradigma tecnocrati-
co, asi como al peligro de las disciplinas de encerrarse en
los limites de sus propios lenguajes, cuando no cuestionan
sus fronteras, no se abren a otras experiencias y se cierran

132



en certezas absolutas negandose a la ilimitada aventura
del pensar, a la reflexividad (que no es igual a racionali-
dad) y al reconocimiento de otros saberes. Francisco ad-
vierte sobre el riesgo de la especializacion que “tiende a
convertirse en aislamiento” y perder de vista la compleji-
dad e interrelacion de los problemas (LS, 201)

Ya Edgar Morin (2001) advirtié hace tiempo sobre la
asociacion entre saber especializado y ausencia de respon-
sabilidad social ya que no se perciben las consecuencias
globales del uso de estos conocimientos.

Hay un llamado al didlogo entre los diferentes campos
de la ciencia y con los otros saberes que surgen fuera del
paradigma tecnocientifico y del mundo académico, en un
didlogo social que incluya a los afectados por los proble-
mas socioambientales y asegure una discusion amplia y
responsable para evitar informaciones sesgadas por inte-
reses politicos, economicos e ideoldgicos (LS,135).

En esta linea expresa Francisco, “Una mirada integral
de los problemas requeriria un mayor esfuerzo para finan-
ciar diversas lineas de investigacion libre e interdisciplina-
ria que puedan aportar nueva luz” (LS, 135)

Algunas cuestiones abiertas que nos desafian en esta
dimension son:

(Coémo integrar los saberes en la universidad desde
una visién mas amplia e inclusiva?

¢Como promover politicas de investigacion que priori-
cen las necesidades locales, nacionales y regionales?

¢Cdémo, sobre todo en el contexto de la emergencia sa-
nitaria, hacer del acceso, la produccion y el uso de los co-
nocimientos un derecho social y un patrimonio publico?

133



Tanto para la investigacion como para la docencia
universitaria, LS, nos propone un cambio en el modelo
de desarrollo global y nos recuerda que: ”“la politica no
debe someterse a la economia y ésta no debe someterse a
los dictdmenes y al paradigma eficientista de la tecnocra-
cia” sino colocarse al servicio de la vida humana, del bien
comun (LS,189;194,195,196, 197).

Estos criterios deberian alentar una profunda revision
critica de las tendencias curriculares en donde el modelo
de universidad gerencial se ha impuesto en las tltimas dé-
cadas. Modelo profesionalista y mercantilizado que no ha
sido propicio para brindar las condiciones institucionales
para tareas ineludibles que se refieren a la criticidad, a la
creatividad, a la innovacién y al compromiso socio-poli-
tico.

En la formacidn pareciera faltar, muchas veces, una es-
trategia integral que incluya tanto la dimensién cognitiva
como la ética, la emocional y la espiritual para el desarro-
llo de la responsabilidad social.

(Cémo proponer entonces en la universidad trayectos
formativos que incluyan como ejes ineludibles de todas
las carreras profesionales: la complejidad, una mirada ho-
listica e integradora de los saberes, el sentido critico y el
compromiso ético para la construccién de un mundo mas
justo?

(Como replantearse la responsabilidad de la universi-
dad hacia todo el sistema educativo del que forma parte,
principalmente en la formacion de los docentes de todos
los niveles, para que puedan transmitir a las nuevas gene-
raciones una educacion ecoldgica integral con rigor acadé-
mico y responsabilidad social?

134



La vision sistémica y la afirmacidn “todo esta conecta-
do” o “la realidad es superior a laidea” desafia a las men-
talidades cartesianas y a una extension universitaria poco
propensa a derribar los muros que separan a la universi-
dad de “las periferias” y a aprender de y con las comuni-
dades en las que estd inserta, en proyectos compartidos
para el cuidado de la casa comun.

Segtin los especialistas, el area de extension va a tener
un significado diferente al tradicional y una nueva cen-
tralidad en el futuro. Esta nueva mirada destaca la vin-
culacion, el aprendizaje-.servicio, la horizontalidad, y la
participacion activa de la comunidad con sus saberes y
experiencias para el enriquecimiento mutuo (LS,187,188).
También nos abre a la necesidad de incorporar a los cu-
rriculos tradicionales estas practicas, saberes, experiencias
de trabajo compartido, incorporando nuevas voces y bus-
cando nuevas formas de participacion.

LS entra en didlogo con FT donde se expresa la situa-
cion de fragilidad producida por la pandemia y la necesi-
dad de asumir las desigualdades que ésta puso en eviden-
cia, como la brecha digital, de alentar la creatividad y el
esfuerzo que exige la continuidad pedagodgica para “que
nadie quede atras” ni sea descartado, y de revalorizar
la internacionalizacién universitaria como cooperacion e
intercambio solidario superando visiones competitivas y
mercantilistas.

Hoy, en el mundo universitario se abren debates de
sentido y direccionalidad sobre tres escenarios postpandé-
micos: 1) restaurar la normalidad preexistente, volver al
statu quo, no cambiar nada 2) disefiar una nueva norma-
lidad mas eficiente desde un paradigma tecnocratico que
busque reemplazar la compleja y rica relacién pedagogica

135



por programas predisefiados y homogéneos o 3) fortale-
cer/generar un nuevo modelo de universidad que integre
la cultura digital desde un paradigma humanista, con eje
en los derechos, la inclusidn, la ecologia de saberes.

El camino educativo que se propone en LS parece alen-
tar el “sueno” de este ultimo escenario que como todo pro-
ceso en construccion necesita del didlogo, de la participa-
cidén, de los consensos, de la creatividad y del tiempo para
madurar....

Finalmente, una breve referencia a la continuidad y ac-
tualidad de la propuesta educativa que se inicia en LS y
se expresa hoy en el Pacto Educativo Global que se firmo
en Roma el 15 de octubre de 2020 y que establece cuatro
ejes tematicos, claves en el contexto de la contemporanei-
dad, cuya profundizacién esta a cargo de distintas univer-
sidades del mundo: Dignidad y derechos humanos, Paz
y ciudadania, Ecologia integral y tecnologia, Fraternidad
y desarrollo.

En palabras de Francisco “el pacto entre las institucio-
nes educativas y la sociedad se ha roto por el fendmeno de
la exclusién”. Sitia a la universidad como lugar no solo
de la ciencia sino de la sabiduria para formar en el discer-
nimiento y el compromiso solidario con el bien comun.
Exhorta a crear una educacion inclusiva que no seleccio-
ne en forma elitista y que reflexione y acttie ante la crisis
socio-ambiental que atravesamos desde una perspectiva
ético-politica.

En sus palabras de motivacién en la firma del PEG,
el Papa se refiri6 a los efectos devastadores del covid-19
y afirmoé: “Las medidas sanitarias necesarias seran insufi-
cientes si no van acompanadas de un nuevo modelo cul-

136



tural. Esta situacion ha hecho incrementar la conciencia de
que se debe realizar un cambio en el modelo de desarrollo
(...) Educar es siempre un acto de esperanza que invita a la
coparticipacion y a la transformacion de la légica estéril y
paralizante de la indiferencia (...) y muestra nuevos hori-
zontes, en los que la hospitalidad, la solidaridad interge-
neracional y el valor de la trascendencia construyan una
nueva cultura”

Referencias

Cambours de Donini, Ana (2017) “Los desafios que
plantea Laudato Si” a la universidad contempordnea” en
Grupo Farrell , Laudato Si’. Lecturas desde América Latina.
Desarrollo, exclusion social y ecologia integral, Ed. Ciccus,
Buenos Aires, 179-191

Francisco, Papa (2015) Carta Enciclica Laudato Si: sobre el
cuidado de la casa comiin, Conferencia Episcopal Argentina,
Oficina del Libro, Buenos Aires.

Francisco, Papa (2020) Carta Enciclica Fratelli Tutti. Sobre
la fraternidad y la amistad social, Paulinas, Buenos Aires

Klein,Luiz F. (2021), La nueva educacion y el pacto edu-
cativo  global, CPAL, https://ciec.edu.co/wp-content/
uploads/2021/03/LA-NUEVA-EDUCACION-VERSION
ESPANOL.pdf

Morin, Edgar (2007), La mente bien ordenada, Seix Barral,
Barcelona

Pérez, Oscar (2018) El Proyecto Educativo de Francis-

137



co. CIEC & Santillana, Bogota, 2018. https://ciec.edu.co/
wp-content/uploads/2018/11/PROYECTO-EDUCATI-
VO-FRANCISCO.pdf

Ana Cambours de Donini

Universidad Nacional de San Martin

138



“TODO ES DE USTEDES”,
UNA EDUCACION PARA UN
GRAN CAMBIO DE MENTALIDAD:
LA CONVERSION ECOLOGICA

Mons. Eduardo Martin

Hay dos gritos que claman al cielo: el grito de los po-
bres y el grito de la tierra, nuestra casa coman. Ha sido la
clarividencia del Papa Francisco el que los ha puesto en
evidencia y en conexion uno con otro. Se basa en el hecho
de que “todo tiene que ver con todo”: “la intima relacion
entre los pobres y la fragilidad del planeta, la convicciéon
de que en el mundo todo esta conectado®. Asi es como lo
expresa en su carta enciclica, Laudato Si sobre el cuidado
de la casa comun. Este documento creo debe ser de lectu-
ra obligatoria para todo educador y para toda persona de
buena voluntad a la que le preocupe el sufrimiento de tan-
tos hermanos nuestros y el sufrimiento de la casa comun.

26 FRANCISCO: LAUDATO SI. Carta Enciclica sobre el cuidado
de la casa comun. Cf. N16

139



1.- EL SER HUMANO: SED DE INFINITO,
SED DE AMOR

Es necesario que nos planteemos, para abordar una es-
piritualidad y una educacion ecoldgica por el lugar que
ocupa el ser humano, para qué esta en el mundo, cual es
su significado. No podemos dejar de plantearnos las pre-
guntas fundamentales de la existencia, pues sdlo en la res-
puesta por un significado tltimo de nuestra existencia, por
un significado exhaustivo de la misma podremos estar en
condiciones de ubicarnos en relacion con el prdjimo y con
la creacion. El Papa Francisco se lo plantea en la Enciclica
Laudato Si’, cuando dice: “;Qué tipo de mundo queremos
dejar a quienes nos sucedan, a los nifios que estan crecien-
do? Esta pregunta no afecta sélo al ambiente de manera
aislada, porque no se puede plantear la cuestion de modo
fragmentario. Cuando nos interrogamos por el mundo
que queremos dejar, entendemos sobre todo su orienta-
cién general, su sentido, sus valores. Si no estd latiendo
esta pregunta de fondo, no creo que nuestras preocupacio-
nes ecologicas puedan lograr efectos importantes. Pero si
esta pregunta se plantea con valentia, nos lleva inexorable-
mente a otros cuestionamientos muy directos: ;Para qué
pasamos por este mundo? ;Para qué vinimos a esta vida?
(Para qué trabajamos y luchamos? ;Para qué nos necesita
esta tierra? Por eso, ya no basta decir que debemos preocu-
parnos por las futuras generaciones. Se requiere advertir
que lo que esta en juego es nuestra propia dignidad. So-
mos nosotros los primeros interesados en dejar un planeta
habitable para la humanidad que nos sucedera. Es un dra-
ma para nosotros mismos, porque esto pone en crisis el
sentido del propio paso por esta tierra”. Vivimos una cul-
tura rica en medios pero raquitica de fines. Campea hoy

140



una gran confusion acerca del sentido ultimo de la vida
humana, y al haber confusién sobre el sentido, hay maltra-
to al préjimo y a la creacién. Doy un ejemplo sencillo, pero
creo que ilustrativo: si le damos a un nifio pequeno una
sofisticada camara de filmacidn, el nifio se llena de asom-
bro ante esa maravilla tecnoldgica, pero no sabe cual es
su fin, su ley, para qué estd hecha, cual es su mecanismo,
en qué modo ha de ser usada. Como no sabe comienza a
jugar con ella, y finalmente termina rompiéndola. Un poco
asi sucede con el hombre de hoy, tiene todas las piezas del
rompecabezas, pero no sabe unirlas entre si para captar
el conjunto, el sentido global de ese conjunto, es decir no
tiene el significado. (Hoy vivimos en el predominio de la
tecno ciencia, de la tecnocracia; las ciencias necesitan espe-
cializarse cada vez, asi lo requiere su propio método, pero
esto no da respuesta a la sed del ser humano. Maritain de-
cia que el mejor especialista es el animal; el ser humano,
la persona humana necesita sabiduria, sintesis, vision de
conjunto para poder vivir una vida buena) Ya Karl Jung
decia que si no se afirma el significado, no se afirma la rea-
lidad®. De un hombre incompleto, desorientado, surgen
concepciones erroneas sobre lo creado: por ejemplo esta
visidn del paradigma tecnocratico, que tiene la pretension
de ser la respuesta exhaustiva al drama humano, cuando
en realidad no satisface las exigencias ultimas del corazén
humano, su sed de felicidad, su sed de infinito. Nos dice el
Papa en su enciclica: “en el origen de muchas dificultades del
mundo actual, estd ante todo la tendencia, no siempre conscien-
te, a constituir la metodologia y los objetivos de la tecnociencia
en un paradigma de comprension que condiciona la vida de las
personas y el funcionamiento de la sociedad. Los efectos de la

27 JUNG, Karl. El problema del inconsciente en la psicologia
moderna. Citado en Educar es un riesgo de L. Giussani, Ciudad Nue-
va, Bs. As. P. 34

141



aplicacion de este molde a toda la realidad, humana y social, se
constatan en la degradacion del ambiente, pero este es solamen-
te un signo del reduccionismo que afecta a la vida humana y a
la sociedad en todas sus dimensiones”*. Hay también un an-
tropocentrismo desmesurado, cerrado a la trascendencia
y que por tanto se cierra también al bien del prdjimo, de
los mds pobres y considera a la naturaleza como un objeto
de explotacién sin referencia a los otros y sin referencia a
los que vendran y a los mds pobres. De una vision erronea
sobre el sentido de la realidad se generan consecuencias
nefastas para esa misma realidad: la humana y la de la
naturaleza. Se necesita, para una educacion verdadera una
hipdtesis explicativa de la realidad, de la realidad total; sin
ella no hay educacion, sélo fragmentos.

Pero hay otra realidad, vinculada de algin modo a la
primera que hemos descripto: se trata de una herida es-
tructural del corazén humano, teoldgicamente la llama-
mos “pecado”, pero ya los antiguos como el Romano Ovi-
dio decia: “Veo lo mejor y hago lo peor”, y San Pablo nos
dice: “hago el mal que no quiero y no hago el bien que
quiero. Es una experiencia de la humanidad, que ahora
se agrava por el poder tecnoldgico, economico y politico,
concentrados, la de hacer cosas que dafan a los demas: el
egoismo, la violencia, la avaricia, la idolatria del dinero,
del poder, del placer, la ambiciéon de dominio sobre los
demas, el querer extraer a la tierra todo el jugo posible
encerrados en un egoismo que se hace incapaz de ver la
necesidad del que se tiene al lado. Todo ello ha llevado a
esta situacion critica en la que se encuentra la humanidad
por el maltrato realizado a la casa comun y el maltrato al
projimo necesitado.

Se han demostrado insuficientes, aunque necesarias,

28 LSn. 107

142



las soluciones legales y técnicas a la crisis de la tierra,
como respuesta al grito de los pobres y de la tierra. Son
necesarias, pero no bastan, hay que ir mas al fondo, al ori-
gen de esta problematica. El Papa Francisco lo dice clara-
mente en la enciclica: “La violencia que hay en el corazon
humano, herido por el pecado, también se manifiesta en
los sintomas de enfermedad que advertimos en el suelo,
en el agua, en el aire y en los seres vivientes”%.

Es necesario sanar las relaciones basicas del ser huma-
no: la relacién con el Misterio, la relacion con el projimo y
la relacion con la naturaleza, a partir de una antropologia
adecuada que conciba al hombre abierto al infinito, abierto
a la eternidad, abierto al Misterio. La causa mas importan-
te de la crisis educativa en la que estamos inmersos es la
falta de apertura al Misterio, dominados por un neopositi-
vismo que clausura y censura las preguntas tltimas, deja
insatisfecha la sed del corazon humano. Es necesaria una
antropologia abierta, que reconozca la raiz espiritual de la
persona humana. La primera sanacion ha de ser la sana-
cion de la relacidon con el Misterio®, tanto desde el punto
de vista cognoscitivo como desde el punto de vista moral,
del bien.

29 Ibid.n.2

30 CF.SABATO ERNESTO, LA RESISTENCIA: ;Podremos vivir
sin que la vida tenga un sentido perdurable?.. Pero Kirilov lo habia
proclamado genialmente: si Dios no existe, todo estd permitido....
cuando la vida se siente como un caos, cuando ya no hay un Padre
a través del cual sentirnos hermanos, el sacrificio pierde el fuego del
que se nutre. Si todo es relativo, jencuentra el hombre valor para el
sacrificio? ;Y sin sacrificio se puede acaso vivir? Los hijos son un sa-
crificio para los padres, el cuidado de los mayores o de los enfermos
también lo es. Como la renuncia a lo individual por el bien comun,
como el amor...;y puede haber sacrificio cuando la vida ha perdido el
sentido para el hombre, 0 solo lo halla en la comodidad individual, en
la realizacidn del éxito personal? p. 49

143



2.- EDUCAR PARA ENTENDER
LA REALIDAD COMO SIGNO

Lo que puede vencer este neopositivismo asfixiante,
que vuelve la realidad opaca, sin brillo, sin decirnos nada,
sin remitirnos a nada ni a nadie, es educar en el enten-
dimiento de la realidad como signo. El signo, segtin los
medievales es aquello que dando noticia de si da noticia
de otro. Es algo que viéndolo, escuchdndolo, tocandolo
(es decir percibiendo por los sentidos) me remite a otra
cosa. Todo lo que veo en la realidad, el cielo, las estrellas,
el sol, la luna me con -mueven, me mueven a considerar
otra cosa...la realidad se percibe como signo del Misterio.

La primer experiencia frente a la realidad es la del
“asombro”, asombro, estupor, maravilla ante la presencia
de las cosas, estupor por algo que estd presente y no es
uno, ni depende de uno; la persona humana percibe la rea-
lidad como algo dado, como un dato. Percibimos la reali-
dad como un don, como un regalo. Percibir asi la realidad
nos lleva a la “gratitud”'. Ademas me doy cuenta que de-
pendo de esa realidad (lo mas sencillo de lo que depende-
mos para existir es el aire).

Luego me doy cuenta que yo también soy alguien dado,
he recibido la existencia, no me la he dado a mi mismo.
Sin la conciencia de la vida como don, nos volvemos es-
tériles, presuntuosos, arrogantes. Me doy cuenta que soy
hecho, que Otro me hace. Educar en el sentido del don,
del regalo y de la correspondiente gratitud, es algojustoy
necesario para realizar nuestra vida. Y también nos colma
de alegria. La vida se hace sencilla y alegre. Necesitamos

31 Cfr. Ludato Sin. 220

144



ser educados y educar en la conciencia de la dependencia,
que somos creaturas y estamos en manos de Alguien que
nos ama. Una imagen del hombre contemporaneo, que
vaga sin sentido por el mundo lleno de temor y en soledad
la expresa esta narracion: Imaginemos un nino que de la
mano de su papa va a un gran parque de diversiones, lle-
no de luces, de juegos de todo tipo, llenos de atractivo que
hacen que el nifio se llene de asombro, de maravilla. Va
con los ojos bien abiertos que no le alcanzan para absorber
todo lo que ve y se le ofrece como hermoso, verdadero y
bueno. Va contento, seguro, lleno de entusiasmo. Pero eh
aqui que en un determinado momento, a causa del gentio
sin querer se desprende de la mano de su papd y se queda
solo, lo pierde, lo busca, pero no lo encuentra. Entonces
todo ese mundo maravilloso que estaba lleno de atractivo
y alegria se vuelve una amenaza y lo llena de miedo, lo
paraliza. Asi es el hombre de hoy que ha perdido la con-
ciencia de la dependencia de Alguien con mayuscula, del
cual depende y que lo ama.

3.- EDUCAR EN LA BELLEZA

La otra experiencia que estamos llamados a realizar y a
educar a nuestros chicos y chicas es la del “cosmos”. Nos
damos cuenta que la realidad es cdsmica, tiene un orden,
una belleza por la que se hace atractiva®. Hay en el uni-
verso una armonia: sin que hagamos nada, transcurren
los dias y las noches, pasan y vuelven las estaciones del
ano: la primavera, el verano, el otono y el invierno): todo

32 Cfr. Laudato Sin. 215

145



funciona sin que nosotros hagamos algo. Esta realidad es
bella, nos llena de asombro, y nos damos cuenta que es
Providencial, nos permite el trabajo y el descanso; en el
ciclo de la naturaleza todo vuelve a renacer. El Papa afir-
ma en su enciclica: “«no debe descuidarse la relacién que
hay entre una adecuada educacion estética y la preserva-
cién de un ambiente sano». Prestar atencion a la belleza
y amarla nos ayuda a salir del pragmatismo utilitarista.
Cuando alguien no aprende a detenerse para percibir y
valorar lo bello, no es extrafio que todo se convierta para
€l en objeto de uso y abuso inescrupuloso.”*

El asombro frente a la realidad, ante el atractivo que tie-
nen las cosas caracteriza muy bien la actitud del verdadero
investigador. El asombro me dispara como consecuencia
la busqueda, la aventura del conocimiento. Einstein decia
que “la mas bella y profunda emocién que podemos pro-
bar es el sentido del misterio. Estd aqui la semilla de todo
arte, de cada verdadera ciencia. El hombre para el cual no
es mas familiar el sentimiento del misterio, que ha perdido
la facultad de maravillarse y humillarse delante de la crea-
cién es como un hombre muerto, o al menos ciego.’*” Se
necesita educar en la atencion, estar atentos a la realidad,;
educar en la observacion que lleva a la verdad, pues parte
de lo constatado y no de meras ideas.

33 1Ibid, n. 215

34 Denis Brian, Einstein: A life, Wiley, New York 1996. P.234; ci-
tado en Bersanell-Gargantini, Solo lo stupore conosce, BUR, Milano
2003

146



4.- EDUCAR EN EL SENTIDO DEL MISTERIO

Se necesita también una educacién ambiental que vaya
mas alld de una mera informacion cientifica y en la pre-
vencion de dafios ambientales; es necesaria una educacion
que critique los mitos de la modernidad: progreso indefi-
nido, consumismo, mercado sin reglas etc.). Es necesaria
una educacion abierta al Misterio y desde alli a fundamen-
tar una solida ética ecologica. Esta educacion, contintia el
Papa debe llevar al cultivo de sdlidas virtudes que posibi-
liten la donacidén de si y un compromiso ecoldgico.* Todo
esto se inscribe en una “Educacion para la alianza entre la
humanidad y el ambiente”.

5.- EL PORTE DE LA EXPERIENCIA CRISTIANA

Entendemos que es necesario que hagamos la expe-
riencia del encuentro con Jesucristo para que se desvele
el misterio de Dios y el misterio del hombre. El Concilio
Vaticano II en su constitucion pastoral Gaudium et spes
nos recordaba: “En realidad el misterio del hombre solo se
esclarece en el Misterio del Verbo encarnado,...es decir en
Cristo nuestro Senor. Cristo el Nuevo Adan, en la misma
revelacion del misterio del Padre y de su amor, manifies-
ta plenamente el hombre al propio hombre y le descubre
la sublimidad de su vocaciéon”*. Cuando uno encentra a
Jesucristo, el acontecimiento decisivo de la vida, suceden

35 Cfr. Laudato 51211
36 Concilio Vat. I, Gaudium et Spes n.22

147



dos cosas: se esclarece el sentido de la vida y experimen-
tamos el perdon de nuestro mal. Sucede la “creatura nue-
va” (que tiene su germen en el Bautismo), que “significa
tener una conciencia nueva, una capacidad de mirar y de
comprender lo real distinta, que los demas no consiguen
tener, y un afecto nuevo, una capacidad de adhesién y de
dedicacion a lo real, significa una inteligencia y un cora-
zon distintos, para velar y dormir, para vivir y morir”?.
Comenzamos a adquirir una vision de la realidad, de la
creacion, del hermano, de los demas, de la sociedad, con
los ojos de Jesus, con la mirada de Jests. Comienza un ca-
mino para ir adquiriendo la mentalidad de Jesus, también
como el concebia la creacidn, el trato con los semejantes.

BREVE PRESENTACION DE LA VISION
CRISTIANA DEL HOMBRE Y LA CREACION

a) La creacion, en particular, la del ser humano

De la experiencia cristiana nace una hipotesis explica-
tiva de la realidad que continuamente es desafiada a res-
ponder a las vicisitudes de la historia, a los adelantos de la
ciencia, a los diversos planteos sobre el sentido del mundo
y de la vida.

Comienzo citando algunos textos biblicos que nos pon-
gan en situacion’®:

37 Giussani, Stefano, Prades: Generar huellas en la historia del
mundo. Encuentro, Madrid 1999.p 74
38 Las citas biblicas son de la version El Libro del Pueblo de Dios

148



.- 1Cor 3, 22: “Todo es de ustedes, pero ustedes son de
Cristo, y Cristo es de Dios”

.- Gn 1: “Al principio Dios cre¢ el cielo y la tierra... Dios
dijo: hagamos al hombre a nuestra imagen, segin nuestra
semejanza...Y Dios cre6 al ser humano a su imagen: los
creo a imagen de Dios, los cre6 varén y mujer....Sean fe-
cundos multipliquense, llenen la tierra y sométanla.

.-Gn 2,15: “El Sefior Dios tomo al hombre y lo puso en
el jardin de Edén, para que lo cuidara y cultivara”

De los textos biblicos y la lectura que de los mismos
ha hecho la Iglesia se desprende la misién del ser huma-
no respecto de la misma: cuidarla y cultivarla. Le dio el
mando sobre la obra de sus manos como bellamente lo
expresa el salmo 8: “Al ver el cielo, obra de tus dedos, la
luna y las estrellas que has creado: ;qué es el hombre para
que pienses en él, el ser humano para que lo cuides? Lo
hiciste poco inferior a un dios, lo coronaste de gloria y es-
plendor; le diste el dominio sobre la obra de tus manos,
todo lo pusiste bajo sus pies... jSefior Nuestro Dios, qué
admirable es tu Nombre en toda la tierra!”. Sintéticamen-
te podemos decir que la fe cristiana nos da, antes que un
cambio moral, nos da una mirada nueva sobre la realidad
toda, o como dice Benedicto XVI: “una nueva inteligencia
de la realidad”.

Nuestro credo comienza afirmando a Dios como Padre
Todopoderoso, “creador del cielo y de la tierra”.

El universo, una criatura: La casa comun, el planeta
tierra y todo el universo tiene su origen en un acto creador
de Dios, un acto suyo de puro amor. Dios cre6 todo por

149



amor. Y dentro de la creacion hizo al hombre para hacerlo
participe de su felicidad, sin ninguna necesidad de hacer-
lo. Dios crea libremente y por amor.

Decir que Dios cred todo de la nada, desmitifica el
universo; el mundo no es Dios, es solo una creatura; no
es, por tanto, objeto de adoracion. Solo Dios es objeto de
adoracion. Esto es muy importante tenerlo en claro, frente
a las tendencias panteistas de diverso tipo. El hombre ha
sido creado para adorar al Dios vivo y verdadero; si no lo
adora, adora otros dioses; no puede vivir sin adorar: las
creaturas, la raza, el estado, la ciencia etc.

La bondad de la creacidn: El libro del Génesis nos dice
que después de hacer la obra de la creacion “Dios mird
todo lo que habia hecho, y vio que era muy bueno” (Gn
1,31). El cristianismo no desprecia la materia, pues todo lo
que ha salido de las manos de Dios tiene una bondad sus-
tancial. Frente a las corrientes que desprecian el cuerpo y
todo lo material, nuestra fe afirma su bondad sustancial.

La fe cristiana nos da una vision del ser humano como
persona (substancia individua de naturaleza espiritual). El
ser persona hace que el ser humano posea una dignidad
unica, que cada uno es irrepetible, imagen y semejanza de
Dios. En una palabra, la persona humana es sagrada, que-
rida por Dios como fin en si misma y no s6lo como medio.

¢Es el ser humano amo absoluto? No, Dios le ha dado
todo (“todo es de ustedes”) en posesion como administra-
dor; y lo que se reclama de un administrador es que sea
fiel. Tiene que dar cuenta de los bienes que se le han dado
en administracién®. Le da el dominio sobre lo creado. La
palabra dominio suena mal; sin embargo, esta palabra

39 Cfr. FRANCISCO, Laudato SIn. 116

150



proviene del latin “dominus”: Sefior. Dominar es ejercer
senorio sobre una determinada realidad. Al ser el hombre
imagen y semejanza de Dios esta llamado a imitar el sefio-
rio de Dios, participa de ese sefiorio. El sefiorio divino no
es despdtico, no es para destruir, para esclavizar, sino para
hacer crecer. “No somos Dios. La tierra nos precede y nos
ha sido dada...para labrar y cuidar el jardin del mundo...
Esto implica una relacion de reciprocidad responsable en-
tre el ser humano y la naturaleza” (n.67).

La tarea del hombre, especialmente por el trabajo, es
completar la obra creadora de Dios, es mejorar las con-
diciones naturales de modo que todo concurra al bien de
todos y especialmente a que el hombre viva.

Deciamos, citando al Papa Francisco: “No somos Dios”,
somos creaturas de Dios y no amos absolutos del mundo.
La responsabilidad de los hombres consiste en investigar
para conocer las leyes que rigen el mundo creado, las leyes
que el creador inscribi6 en cada cosa y en el conjunto del
universo, y luego, respetando ese dinamismo intrinseco
de cada cosa mejorarlas y hacer mas habitable el mundo®.

Todas las creaturas tienen un bien propio, y de algun
modo reflejan la gloria de Dios. Pero es claro que la culmi-
nacion de la obra creadora de Dios esta en el ser humano:
lugar dénde todo el universo toma conciencia de si. La fe
nos hace admirar y respetar a la creacion, percibir la glo-
ria de Dios en la creacion, como hermosamente nos canta
el salmo 104: 1 Bendice al Sefior, alma mia: jSenor, Dios
mio, qué grande eres! /Estas vestido de esplendor y majes-
tad 2 y te envuelves con un manto de luz./Tt extendiste el
cielo como un toldo/ 3 y construiste tu mansién sobre las

40 Ibid, n.132

151



aguas. Las nubes te sirven de carruaje/y avanzas en alas
del viento./4 Usas como mensajeros a los vientos,/y a los
relampagos, como ministros./5 Afirmaste la tierra sobre
sus cimientos:/ino se movera jamas!/6 El océano la cubria
como un manto,/las aguas tapaban las montanas;/7 pero
ta las amenazaste y huyeron,/escaparon ante el fragor del
trueno./ 8 Subieron a las montanas, /bajaron por los va-
lles,/hasta el lugar que les habias senialado: /9 les fijaste un
limite que no pasaran,/ya no volveran a cubrir la tierra./10
Haces brotar fuentes en los valles,/y corren sus aguas por
las quebradas./11 Alli beben los animales del campo,/los
asnos salvajes apagan su sed./12 Las aves del cielo habitan
junto a ellas/y hacen oir su canto entre las ramas./13 Desde
lo alto riegas las montafias/y la tierra se sacia con el fruto
de tus obras./14 Haces brotar la hierba para el ganado/y
las plantas que el hombre cultiva,/para sacar de la tierra
el pan/15y el vino que alegra el corazén del hombre,/para
que él haga brillar su rostro con el aceite/y el pan reconforte
su corazon./16 Se llenan de savia los arboles del Senor,/los
cedros del Libano que €l plantd;/17 alli ponen su nido los
pajaros,/la cigiiefia tiene su casa en los abetos;/18 los altos
pefascos son para las cabras,/y en las rocas se refugian los
erizos./19 Hiciste la luna para medir el tiempo,/senalaste
el sol el momento de su ocaso;/20 mandas la oscuridad, y
cae la noche:/entonces rondan las fieras de la selva/21 y los
cachorros rugen por la presa,/pidiendo a Dios su alimen-
to./22 Haces brillar el sol y se retiran,/van a echarse en sus
guardias:/23 entonces sale el hombre a trabajar,/a cumplir
su jornada hasta la tarde./24 jQué variadas son tus obras,
Senor!/;iTodo lo hiciste con sabiduria,/la tierra esta llena
de tus criaturas!/25 Alli esta el mar, grande y dilatado,/
donde se agitan, en naimero incontable,/animales grandes
y pequenos./26 Por €l transitan las naves, y ese Leviatan/
que ta formaste para jugar con €l/27 Todos esperan de ti/

152



que les des la comida a su tiempo:/28 se la das, y ellos la
recogen;/abres tu mano, y quedan saciados./29 Si escon-
des tu rostro, se espantan;/si les quitas el aliento, expiran
y vuelven al polvo./30 Si envias tu aliento, son creados,/y
renuevas la superficie de la tierra./31 jGloria al Sefior para
siempre,/alégrese el Senor por sus obras!/32 El mira, y la
tierra se estremece;/toca las montanas, y echan humo./33
Cantaré al Sefior toda mi vida;/mientras yo exista, celebra-
ré a mi Dios:/34 que mi canto le sea agradable,/y yo me
alegraré en el Senor./35 Que los pecadores desaparezcan
de la tierra/y los malvados ya no existan mas./jBendice al
Senor, alma mia!/jAleluya!

b) El ser humano caido en des-gracia

.- La introduccion de un factor extrano en el corazon
del hombre: el pecado. En su enciclica laudato Si” el Papa
Francisco nos recuerda que las tres relaciones fundamen-
tales del ser humano, que estan estrechamente conectadas
entre si: la relacion con Dios, con el projimo y con la tierra
se han roto, externamente y dentro de nosotros por la fuer-
za del pecado. (cf. N.66).

La primera consecuencia del pecado es la ruptura con
Dios, se pierde la amistad con él creador; se pierde el es-
tado de gracia, el salario del pecado es la muerte eterna.
El texto biblico habla de la expulsion del paraiso, simbolo
del estado de gracia y armonia del ser humano con Dios
y todas las creaturas. La muerte eterna significa la im-
posibilidad de alcanzar la realizacion plena de la vida, la
eternidad feliz.

El pecado afecta la relacion con el projimo. Ya Eva no
serd esa mujer a la que Adan mira lleno de admiracion y

153



exclama “ésta si que es carne de mi carne y hueso de mis
huesos”; no, ahora es “la mujer que me diste” me hizo pe-
car. Aqui también entra el no hacerse cargo de los propios
actos. Se expresard la ruptura con el prdjimo en el relato
de Cain y Abel: el ser humano se desentiende de su her-
mano, es mas lleno de envidia lo asesina.

Se descubrieron desnudos: ahora hay una escision inte-
rior de su integridad.

La relacién con la creacion se deteriora: la tierra te dara
cardos y espinas; el trabajo implicara una fatiga.

La muerte fisica: volveras al polvo de donde viniste.

El pecado afecta a toda la creacion: “Ella quedd sujeta a
la vanidad, no voluntariamente, sino por causa de quien la
sometio....serd liberada de la esclavitud de la corrupcion
(Rm 8, 20-22).

(Quién podra librarnos? San Pablo dira: ; Quién me po-
dra librar? Gracias sean dadas a Jesucristo.

c) La Redencion

El anuncio cristiano nos dice que el hombre no ha
quedado abandonado a su propia suerte, que Dios se ha
compadecido de El y nos ha enviado a su Hijo Jesucristo,
Palabra de Dios hecha carne para redimirnos del pecado
y de la muerte, para hacernos nuevas creaturas. Y todo el
que cree en €l le dio el poder de ser hijo de Dios. Frente a
este anuncio estamos llamados a creer en El, a adherirnos
al mismo. Y asi comenzar el camino de la vida con esa
mirada nueva y ese afecto nuevo. El Papa Francisco nos re-
cuerda que “Para la experiencia cristiana, todas las criatu-

154



ras del universo material encuentran su verdadero sentido
en el Verbo encarnado, porque el Hijo de Dios ha incor-
porado en su persona parte del universo material, donde
ha introducido un germen de transformacion definitiva:
«el Cristianismo no rechaza la materia, la corporeidad*”.
Frente al anuncio del Reino de Dios somos llamados a la
conversion, a ese cambio de mentalidad que nos hace diri-
gir nuestra mirada hacia Cristo y desde él afrontar la vida,
la relacion con Dios, el trato con la creacion y con el pro-
jimo.

d) La Conversion ecologica

En este camino nuevo siempre estamos necesitados de
convertirnos, podemos decir que la conversién es un pro-
ceso permanente que culminara el ultimo dia de nuestra
existencia terrena. Convertirse es volver la mirada hacia
Dios y desde €l concebir el mundo, la vida, etc.

Un mundo que le ha dado las espaldas a Dios ha ge-
nerado como consecuencia el maltrato de lo creado y el
maltrato, explotacion de los seres humanos. La conversion
a Dios es integral, toma la totalidad de la vida, y llega tam-
bién, como consecuencia, al modo como tratamos lo crea-
do y como nos tratamos entre nosotros. El Papa Francisco
nos dice: “la crisis ecoldgica es un llamado a una profun-
da conversion interior...hace falta una conversién ecoldgica,
que implica dejar brotar todas las consecuencias del en-
cuentro con Jesucristo en las relaciones con el mundo que
nos rodea”*. Una conversion personal y comunitaria. Por
un lado Francisco nos invita a reconocer que no siempre,

41 Ibid 235
42 1Ibid, n.217

155



los cristianos hemos guardado la creacion segun el desig-
nio de Dios. Esto nos habla de un camino permanente de
conversion, de un volver siempre a la fuente, que Jesucris-
to esté siempre presente como luz y guia de nuestra vida.
El Papa habla de una espiritualidad ecoldgica que nace de
las convicciones de nuestra fe. El Papa nos invita entonces
a que nuestra conversion, nuestra espiritualidad cristiana
llegue a ser totalizante, llegando a sanar las relaciones con
las demas creaturas y con el mundo que las rodea y pro-
voque esa fraternidad con todo lo creado; todo esto como
fruto de la luz y de la fuerza de la gracia recibida. San
Juan Pablo II decia que una fe que no se hace cultura (es
decir modo de vida totalizante) es una fe superficial, no
madurada plenamente, un mero barniz. De ahi entonces
que las caracteristicas de una espiritualidad (una vivencia
auténtica de la fe) auténtica y plenamente vivida se ma-
nifiesta en el modo de vivir, de relacionarnos con Dios,
con el préjimo y con la naturaleza. Se traduce en actitud
contemplativa ante las cosas, a vivir con sobriedad y con
capacidad de gozar con poco, con cosas sencillas: encuen-
tro fraterno, un hermoso paisaje etc. Nace una humildad
que nos ubica en el contexto y nos hace vivir en la verdad
sin creernos superiores a los demas y dominadores. El en-
cuentro con Jesucristo nos trae paz e irradiamos paz, paz
que nace del interior y que se irradia alcanzando las perso-
nas y las cosas. La vivencia de la fe nos permite estar aten-
tos a cada persona sin estar pensando en lo que vendr3,
nos hace abrazar el presente con intensidad viviendo cada
momento como el primero, como el tinico, como el ultimo.
De la experiencia de la vida como don nace, como dijimos
una actitud agradecida (El Papa da el ejemplo de la accion
de gracias en las comidas). Una fe viva se manifiesta por
las obras que llegan hasta el compromiso con otros hom-
bres de buena voluntad por el bien comun.

156



Para el corazdn creyente todo nos habla de Dios. Esta
mirada que nace de la fe encuentra su fuente y su cumbre
en la Eucaristia que une el cielo y la tierra, abraza y pe-
netra todo lo creado. Por Cristo presente en la Eucaristia,
todo el cosmos da gracias a Dios. De un modo especial
la Eucaristia dominical, ya que el domingo es el dia de la
sanacion de las relaciones del ser humano con Dios, consi-
go mismo, con los demds y con el mundo®. La Eucaristia
nos anticipa la eternidad, el cielo nuevo y la tierra nueva
hacia la que marchamos. El mas alla se gana en el mas aca,
viviendo conforme al designio de Dios. Caminamos con
esperanza en medio de las tribulaciones y de nuestras mi-
serias y caidas, pero confiamos en la misericordia que sera
la tiltima palabra de la historia.

Monsenior Eduardo Martin

Arzobispo de Rosario/
Presidente de la Comision Episcopal
de Educacion Catdlica

43 Ibid ns. 236,237

157






RETOS DE LA LAUDATO SI A LA UNIVERSIDAD

Mons. Gustavo Zurbriggen

Estamos concluyendo el Congreso sobre Laudato Si, que
fue organizado por el Consejo Interuniversitario Nacional
(CIN), el Consejo de Rectores de Universidades Privadas
(CRUP) y la Conferencia Episcopal Argentina (CEA), a
través de la Comision Episcopal de Pastoral Universitaria
(CEPaU). En primer lugar, quiero dar gracias a la Comi-
sion organizadora del Congreso. Han trabajado muchisi-
mo en la preparacion de este evento. Este trabajo se vio
acrecentado debido a la pandemia atin presente entre no-
sotros, que alargo los plazos de realizacidn y exigio mucho
didlogo, mucha reflexion y mucha creatividad para lograr
el formato adecuado para estos tiempos. El trabajo reali-
zado en estos dias fue presencial, virtual, regional, bien fe-
deral, en cuanto que trabajaron muy comprometidamente
los CPRES que retnen a las universidades en cada region
del pais.

El entusiasmo que hizo posible este Congreso, a pesar
de las tantas dificultades encontradas en el camino, tiene
que ver con el gran interés que la carta enciclica Laudato

159



si*!, del papa Francisco, despert6 en amplios sectores de la
sociedad, también y particularmente en el &mbito univer-
sitario.

El interés por este documento se vio acrecentado por
el drama de la pandemia del COVID 19. El papa Francisco
en aquel memorable mensaje del viernes 27 de marzo de
2020, en la Plaza San Pedro totalmente vacia, nos decia:

“En nuestro mundo... hemos avanzado rapidamente,
sintiéndonos fuertes y capaces de todo. Codiciosos de ga-
nancias, nos hemos dejado absorber por lo material y tras-
tornar por la prisa. No nos hemos detenido ante tus llama-
das, no nos hemos despertado ante guerras e injusticias
del mundo, no hemos escuchado el grito de los pobres y
de nuestro planeta gravemente enfermo. Hemos continua-
do imperturbables, pensando en mantenernos siempre sa-
nos en un mundo enfermo®.

La realidad cruel de la pandemia, con su secuela de
muerte, sufrimiento y gravisimas consecuencias economi-
cas y sociales que afectan especialmente a los pueblos mas
pobres, ha actualizado el urgente llamado del Papa a cui-
dar nuestra casa comun y a unir a toda la familia humana
en la busqueda de un desarrollo sostenible e integral. En
el n° 14 de Laudato si, el Papa nos decia: “Hago una invi-
tacion urgente a un nuevo didlogo sobre el modo como
estamos construyendo el futuro del planeta. Necesitamos
una conversacion que nos una a todos, porque el desafio
ambiental que vivimos, y sus raices humanas, nos intere-
san y nos impactan a todos”.

44 Papa Francisco, Carta Enciclica Laudato si (LS), 2015.
45 Papa Francisco, Mensaje del 27 de marzo de 2020, en la Plaza
San Pedro.

160



El Congreso pretendio ser una instancia de escucha y
de didlogo para tomar conciencia de la real situacion de
nuestra casa comun y para pensar el futuro de un modo
mas humano y ecologico. Por eso, al concluir este Congre-
so, deseo compartir algunos pareceres acerca de los de-
safios pendientes, ideas que seguramente otros enrique-
ceran, en orden a seguir “en didlogo con todos acerca de
nuestra casa comun”*. Este didlogo, que debemos conti-
nuar y ampliar, y extender a otros sectores de la sociedad,
es necesario porque, “cuidar y mejorar el mundo supone
cambios profundos en los estilos de vida, los modelos de
produccion y de consumo y las estructuras consolidadas
de poder que rigen hoy la sociedad”*.

En estos dias hemos escuchado disertar acerca del
concepto original y mas importante de Laudato si, que es
la nocién de “ecologia integral”. El Papa, consciente que
“todo estd intimamente relacionado y que los problemas
actuales requieren una mirada que tenga en cuenta todos
los factores de las crisis mundial”*, propone pensar “en
los distintos aspectos de una ecologia integral, que incor-
pore claramente los dimensiones humanas y sociales”*.
Por esto, el capitulo IV de Laudato si nos dice que el proble-
ma ecoldgico® exige una ecologia integral que asuma no
solamente todos los mas variados problemas que afectan
al correcto funcionamiento de la naturaleza, del ambiente
y de la cultura, sino también de todos aquellos aspectos
éticos que miran a las futuras generaciones. Por eso, con-

46 Francisco, LS, 3.

47 Cfr. Francisco, LS, 5.

48 Cfr. Francisco, LS, 137.

49 Cfr. Francisco, LS, 137.

50 Cfr. AAVYV, Laudato Si, Lecturas desde América Latina, Ed.
Ciccus, 2017, 206.

161



sidero que uno de los posibles desafios para el ambito
académico, deberia ser que éste rico concepto, atraviese
transversalmente todo el quehacer universitario, en sus
diversas ciencias y actividades de tal modo que posibilite
una comprometida conciencia de ecologia integral en los
futuros profesionales de todas las disciplinas académicas.
La urgencia del cuidado de nuestra casa comun, deberia
penetrar profundamente en la conciencia de todos los que
constituyen la comunidad universitaria.

En mi opinidn, seria muy innovador que el concepto
de ecologia integral pueda ser considerado el elemento
integrador de los saberes, posibilitando un didlogo entre
las distintas ciencias y en las tres funciones esenciales de
la actividad universitaria: la investigacion, la docencia y
la extension. Posiblemente esto favorecerd una generacion
de futuros universitarios que logren integrar mejor el ri-
gor académico con la responsabilidad social en el cuidado
de la casa comun y de los miembros mas pobres y margi-
nados de la familia humana.

Otras posibles tareas para seguir trabajando juntos po-
drian surgir de la lectura complementaria entre Laudato si
y la Fratelli Tutti®'. Esta ultima carta estd en continuidad
con la anterior y la complementa. Ambos documentos
forman parte del magisterio social de la Iglesia. El mismo
Papa confirma la complementariedad de estas dos encicli-
cas cuando en Fratelli Tutti dice que San Francisco de Asis,
el “santo del amor fraterno, de la sencillez y de la alegria,
que me inspird a escribir la enciclica Laudato si, vuelve a
motivarme para dedicar esta nueva enciclica a la fraterni-

51 Francisco, Carta enciclica Fratelli Tutti (FT), 3 de octubre de
2020.

162



dad y a la amistad social”>?. Y contintia diciendo: “Porque
San Francisco, que se sentia hermano del sol, del mar y
del viento, se sabia todavia mas unido a los que eran de
su propia carne”. Y la mutua implicancia entre estos dos
documentos se expresa cuando Francisco dice “cuidar el
mundo que nos rodea y nos contiene es cuidarnos a noso-
tros mismos, pero necesitamos constituirnos en un noso-
tros que habita la casa comun”*. Claramente, nos damos
cuenta que el concepto de ecologia integral se hard opera-
tivo si primeramente los seres humanos nos reconocemos
hermanos, todos con una misma dignidad personal, y por
eso, nos ayudamos, nos ocupamos fraternalmente unos de
otros, especialmente de los pobres, de los abandonados, de
los descartados y solidariamente cuidamos la casa comun
para nosotros y para las futuras generaciones. Es imposi-
ble, o al menos muy dificil, cuidar con amor la naturaleza
y el medio ambiente, si primeramente los seres humanos
no nos cuidamos con amor de hermanos que tienen una
comun dignidad y los mismos derechos.

Por eso, me parece que otro reto para la universidad,
en cuanto lugar de libertad y pensamiento y como espacio
de encuentro de lo diverso, seria promover la cultura del
dialogo y la amistad social. El Papa Francisco, desde el
comienzo de Laudato si nos invita al didlogo que posibilite
trabajar en pos de un mundo mas humano. En el capitulo
VI de la enciclica, queriendo proponer cauces de accidn,
centra en el dialogo el camino que nos ayude a salir “de
la espiral de autodestrucciéon en la que nos estamos su-
mergiendo”>*. El didlogo es el cauce donde podemos en-
contrarnos todos para ocuparnos del cuidado de la casa

52 Francisco, FT, 2.
53 Francisco, FT, 17.
54 Cfr. Francisco, LS, 163.

163



comun. Y esto lo exige la urgencia del drama ecologico
que estamos viviendo. El Papa lo dice asi: “la gravedad
de la crisis ecoldgica nos exige a todos pensar en el bien
comun y avanzar en un camino de dialogo que requiere
paciencia, ascesis y generosidad, recordando siempre que
‘la realidad es superior a la idea”>".

En Fratelli Tutti el Papa nos dice que el auténtico didlo-
go, el que se necesita para buscar soluciones a cualquier
problema, “supone la capacidad de respetar el punto de
vista del otro, aceptando la posibilidad de que encierre al-
gunas convicciones o intereses legitimos”>. Y también nos
dice: “Hablamos de un didlogo que necesita ser enrique-
cido e iluminado por razones, por argumentos racionales,

vari vas, . i
or variedad de perspectivas, por aportes de diversos sa
beres y puntos de vista, y que no excluye la conviccién de
que es posible llegar a algunas verdades elementales que

deben y deberan ser siempre sostenidas”.

Creo que, habiendo sido el Congreso un verdadero
acontecimiento de reflexion y de encuentro, tenemos mu-
cho por delante para trabajar juntos porla cultura del dia-
logo y la amistad social. Si las futuras generaciones hacen
del dialogo y del encuentro un estilo de vida, una cultura,
habran encontrado el modo de construir la verdadera paz
social en una sociedad pluralista, democratica e inclusiva.
Y, en el tema que nos ocupa, responder al llamado que
el Papa nos hace en Laudato si siendo protagonistas en el
cuidado de la casa comtn y en la busqueda de nuevos pa-
radigmas para un desarrollo humano integral.

Por ultimo, hay otro tema que llamo6 mi atencion. El

55 Francisco, LS, 201.
56 Francisco, FT, 203.
57 Francisco, FT, 211.

164



Papa dice en el n° 176 de Laudato si, que las cuestiones re-
lacionadas con el ambiente requieren de buenas politicas
nacionales y locales. Para eso, se necesitan politicos que
ejerzan el poder guiados “por grandes principios y pen-
sando en el bien comun® a largo plazo”*. El Papa dice
expresamente en Laudato si, y lo retoma después en Fratelli
Tutti®®, que “hoy, pensando en el bien comun, necesitamos
imperiosamente que la politica y la economia, en didlogo,
se coloquen decididamente al servicio de la vida, especial-
mente de la vida humana”®'. Mas aun, afirma que “nece-
sitamos una politica que piense con vision amplia, y que
lleve adelante un replanteo integral, incorporando en un
didlogo interdisci—plinario los diversos aspectos de la cri-
sis.”®%. Por eso, “hay que conceder un lugar preponde-ran-
te a una sana politica, capaz de reformar las instituciones,
coordinarlas y dotarlas de mejores practicas, que permitan
superar presiones e iner—cias viciosas”®. Pero, aclara, que
las mejores intenciones fracasan “cuando faltan los gran-
des fines, los valores, una comprensién humanista y rica
de sentido que otorguen a cada sociedad una orientacion
noble y generosa”®.

Después, en Fratelli Tutti, convoca a rehabilitar la poli-
tica, porque “es una altisima vocacion, es una de las for-
mas mas preciosas de la caridad, porque busca el bien co-

58 Cfr. Francisco, LS, 156: El bien comun “es el conjunto de las
condiciones de la vida social que hacen posible a las asociaciones y a
cada uno de sus miembros el logro mas pleno y mas facil de la propia
perfeccion”.

59 Cfr. Francisco, LS, 178.

60 Francisco, FT, 177-178.

61 Francisco, LS, 189.

62 Francisco, LS, 197.

63 Francisco, LS, 181.

64 Francisco, LS, 81.

165



mun”®. Inmediatamente nos damos cuenta de que, para
el Papa Francisco, la busqueda del bien comun es la con-
dicion esencial de lo que él llama la “buena politica”. Esto
me hace pensar que otra interesante tarea futura para el
mundo universitario también podria ser generar espa-
cios para pensar el servicio de la politica como servicio
al bien comun, centrada en el valor inalienable de la per-
sona humana, convencida que el dialogo es el unico ca-
mino para la busqueda de consensos y plenamente com-
prometida con el cuidado del medio ambiente®, nuestra
casa comun.

Los desafios para adelante son muchos y es mucha la
tarea que podemos compartir. En este camino hemos he-
cho una experiencia de encuentro, de didlogo, de amistad,
hemos logrado consensos. Me entusiasma proponer se-
guir trabajando juntos. Porque la universidad puede y
tiene la capacidad y la mision de preparar el futuro, dan-
do asi respuesta al llamado urgente del Papa Francisco a
cuidar nuestra comtn y unir a toda la familia humana con
un nuevo suefno de fraternidad y amistad social®.

Monseiior Gustavo Zurbriggen

Obispo prelado de Dean Funes/
Presidente de la Comision Episcopal
de Pastoral Universitaria

65 Francisco, FT, 180.

66 Cfr. Francisco, 139: “Cuando se habla de “‘medio ambiente’, se
indica particularmente una relacion, la que existe entre la naturaleza
y la sociedad que la habita”.

67 Cfr. Francisco, LS, 13y FT 6 y 8.

166



“]_A MIRADA ENCARNADA.
REFLEXIONES METODOLOGICAS
A PARTIR DE LAuDATO S1I° ”

Dra. Emilce Cuda

Introduccion

Quiero comenzar expresando mi agradecimiento por
la realizacién de este Congreso, que considero un hito en
la historia de nuestra academia, por este didlogo entre la
universidad publica y la universidad privada en torno a
la defensa de la vida en el planeta, nuestra Casa Comun.

A modo de disparador de las reflexiones que quiero
compartir con ustedes, propongo que recordemos la can-
cion ;Qué ves? del grupo “Divididos” (1993). Es un tema
cuyo estribillo canta “;Qué ves?/ ;Qué ves cuando me
ves?/ Cuando la mentira es la verdad”. Confieso que esto
a mi me hace reparar en tres imagenes: peces muertos, jo-
venes delinquiendo y el célebre Guernica de Pablo Picasso
(1937). Como sabemos, a veces las imagenes —aunque sean
sombrias, incluso desoladoras— sirven mas que las pala-
bras, cuando éstas se encargan de invisibilizar aquello que

167



queremos transmitir, dado que el lenguaje es terreno de
discernimiento.

El Santo Padre Francisco ha enviado un mensaje a casi
seis afnos de la publicacion de la enciclica Laudato Si’, rea-
firmando que se trata es una enciclica social y que la crisis
ecolodgica es socio-ambiental. Sin embargo, se sigue per-
cibiendo la crisis ecoldgica simplemente como una crisis
solamente ambiental. Por eso, siendo fieles al planteo del
Papa, tenemos que aprender a percibir la crisis ecoldgica
tanto en esos peces muertos (a causa de un modo producti-
vo destructivo y extractivista), como asi también tenemos
que aprender a percibir la crisis social cuando nuestros jo-
venes son involucrados en las mafias del crimen organiza-
do. Es un drama ecoldgico: tanto los peces muertos como
los jovenes envueltos en el crimen. Son las dos caras de
la crisis ecologica. Mas aun, esos jovenes tienen que estar
sentados en nuestras universidades. Ese es nuestro desa-
fio frente a la ecologia.

Al respecto, el Papa Francisco, en el nimero 139 de
Laudato Si’, nos dice claramente que encargarse de la crisis
ambiental es encargarse de la crisis social y que la forma
de ocuparse de eso es ocuparse de la pobreza. Ahora bien,
(como nos ocupamos de la pobreza? A mi modo de ver,
y después de trabajar todos estos anos con organismos
internacionales y movimientos populares y también con
organizaciones académicas, el modo es poner en valor los
cuerpos. Esto significa que hay que contabilizar en los PBI
nacionales el valor agregado que dan a la cadena produc-
tiva tanto las riquezas naturales como los haberes de nues-
tros trabajadores. Si eso no esta contabilizado en el PBI na-
cional, cuando los Estados utilizan recursos econdémicos
para garantizar su supervivencia en la cadena productiva,
esto es percibido como gasto publico y no como inversion.

168



Una de las recomendaciones centrales de la Organizacion
Internacional del Trabajo (OIT) es su informe sobre EI fu-
turo del trabajo del aho 2019, es inversion en 1) formacidn,
2) capacitacion y 3) organizacion de los trabajadores. Esa
inversion es una inversion econdmica. El reconocimiento
que significa poner en valor los cuerpos es un reconocimiento
legal y econdmico. Si no se destina inversion al cuidado,
es imposible sacar a esos chicos de la calle y sentarlos en
nuestras aulas universitarias. Ahora bien, advertimos que
eso estd un poco frenado, estancado.

No obstante, destaco un signo esperanzador: el encuen-
tro sinodal “Construyendo puentes Norte-Sur”, realizado
el 24 de febrero de 2022, donde estudiantes universitarios
de las Américas dialogaron con el Papa Francisco, quien
estuvo alli, podriamos decir, como un estudiante mas (es-
cuchando y tomando apuntes). Recuerdo que el Santo Pa-
dre menciond al inicio de ese encuentro que “un cristiano
que no construye puentes se olvidé de su bautismo”, y en-
fatizo la necesidad de articular tres lenguajes: la mente, el
corazon y las manos, que tradujo en “ser inteligentes, cor-
diales y pragmaticos”. jNunca olvidemos esto, mas aun si
nos sentimos estancados!

Tomar en serio el método teoldgico

Dentro de la teologia tenemos el método ver, juzgar y
obrar (plasmado expresamente en el niumero 236 de la en-
ciclica Mater et Magistra de Juan XXIII), y todos pasan muy
rapidamente el momento del ver, como si ver fuera tan cla-
ro. “;Qué ves cuando me ves?”, dice la letra de “Divididos”

169



que cité al comienzo de esta exposicion, recuperando una
expresion de nuestra cultura popular. Parece que el ver es
una obviedad y que hay que pasar rapidamente al juzgar
y luego todos se traban en el actuar o nadie sabe qué hacer
o lo que se hace es corrupto o lo que se hace no alcanza
y casi siempre se pone la falta del lado de los que menos
tienen, y entonces se dice: “Es pobre porque le falta edu-
cacion”. Entonces los mandamos a estudiar. O “es pobre
porque le falta trabajo”. Entonces los mandamos a trabajar
en condiciones indignas.

Ante este tipo de razonamientos hay que decir enfati-
camente que la falta no puede seguir poniéndose del lado
del pobre. No podemos “balconear la vida”, como le gusta
sefalar a Francisco. No podemos adquirir una posicion ro-
mantica iluminada, como si estuviésemos iluminados por
una lamparita de 100 voltios, dice nuestro querido amigo y
colega Antonio Spadaro, SJ. jTenemos que involucrarnos!
iTenemos que poder mirar la vida como Antonio Berni con
su personaje Juanito Laguna! Podemos hacerlo! jTenemos
que poder percibir ahi la belleza! Y ahi estd el problema del
ver. Por eso propongo que nos interroguemos: ;Qué es lo
que estamos percibiendo? ;Qué vemos cuando vermos? Yo
recomiendo volver al momento de la percepcién, cuando la
mentira es mostrada como la verdad.

En su segunda enciclica social, Fratelli Tutti, el Papa
Francisco nos habla en el primer capitulo de las sombras y
eso me recuerda la alegoria de la caverna, de Platén, don-
de los prisioneros estan mirando imagenes y la verdad pasa
por otro lado. Creo que deberiamos volver al momento del
ver y empezar a percibir el valor de las cosas y comenzar
a percibir la belleza. Porque como dijera Enrique Dussel,
gran filésofo latinoamericano de origen argentino, “todos
desprecian el conocimiento sensible, pero la voluntad se

170



mueve por el gusto”. La reproduccion de la vida depende
de la belleza: si las flores no fuesen bellas, los pajaros no
irian a ellas y no se podrian reproducir. Repito entonces:
la vida depende de la belleza, depende del gusto. jNos tie-
ne que gustar! Tenemos que enamorarnos de esa gente!
iTenemos que dejar de percibir el crimen donde realmente
hay consecuencias de actitudes criminales!

Este momento del ver pasa a un segundo momento me-
todoldgico que es el momento del juzgar y ahi uno diria
que la enciclica Laudato Si’ es una gran novedad. Sin em-
bargo, en ese mismo afo de su publicacion, es decir, 2015,
aparecid también la “Agenda 2030”. Entonces, si nosotros
observamos con detalle los ODS, los 17 puntos para el De-
sarrollo Sostenible y observamos la Laudato Si’ y los infor-
mes de la OIT, vamos a ver que hay algo en comtn: para
todos la crisis es una crisis ecolégica. Pero todos ponen en el
centro a la persona del trabajador. Y en este sentido quiero
destacar que el punto ocho de los Objetivos de Desarrollo
Sostenible es central: se sale de la pobreza con trabajo, por-
que el trabajo es el primer organizador social. Si no hay
trabajo es imposible la organizacion politica, democratica.
El Estado secular se va a ver amenazado por posiciones
fundamentalistas y nuestros jovenes no van a salir de la
calle.

Es en este contexto que me gustaria que no se olvide
el primer momento al que hice referencia, el momento del
ver, aquel que nos impide ver lo social en esta crisis que
tiene dos caras, una social y otra ambiental (Laudato Si’
139).

171



Implicancias metodologicas del
discernimiento social comunitario

Habiendo llegado a esta instancia del recorrido, quiero
ahora si extraer algunas reflexiones de la tercera imagen
—que esta en relacion con las primeras dos— que me suscita
la cancion de “Divididos”, tema al que estuve haciendo
alusiéon. Me refiero, como adelanté, al Guernica de Picasso.
Tal vez no sea conocido por todos que cuando él presento
ese cuadro donde muestra el fascismo, mas aun, la atro-
cidad del fascismo, pero de una manera que no escanda-
liza, quien era responsable de esa masacre lo saludo y le
dijo al artista: “Lo felicito. ;Usted hizo esto?”. Y Picasso
le respondio: “Yo no, usted [lo hizo]”. Entonces es muy
interesante lo que el Guernica nos permite pensar sobre la
mirada.

Ese cuadro es una de las obras mas importantes del Si-
glo XX, porque las cosas se pueden ver con escandalo o no,
y tenemos la mirada entrenada para ver como escandalo
un pez muerto y —dramdaticamente— no tenemos la mirada
entrenada para ver como escandalo un joven cometiendo
crimenes: jeso es un escandalo! Entonces, cuando se habla
del ver, éste tiene que entenderse como un ver, como un oir
y como un tocar, es decir, ver, oir y tocar. El punto de par-
tida de la teologia y de la filosofia en América Latina es Ia
realidad. Es primero ver, tocar y escuchar y después discernir.

Y sobre esto ultimo, muy caro a la espiritualidad ig-
naciana, considero pertinente sefialar que el Padre Juan
Carlos Scannone, SJ, en su ultimo libro, La ética social del
Papa Francisco, dio un lugar especial al discernimiento social
comunitario, y esto tiene que ver con el sensus fidelium. Ante

172



la pregunta “;y lamirada de la fe?”, recordemos que desde
el Concilio Vaticano 11, el sensus fidelium dice que toda per-
sona, a partir de las virtudes teologales, tiene la capacidad
de ver y de juzgar. Pero alguien diria “bueno, pero si una
persona no paso por la academia, si es una persona igno-
rante del academicismo, jcomo puede ver? ;Como puede
escuchar? ;Como puede juzgar?” Ante un planteo semejan-
te corresponde sefalar que el discernimiento justamente es
algo que esta al margen de ese conocimiento academicis-
ta. Es discernir entre lo bueno y lo malo, es discernir entre
aquellas imagenes que nos presentan si realmente tienen
que ver con lo verdadero, si tienen que ver con lo bello, si
tienen que ver con lo bueno. O si en cambio en esas ima-
genes esta enmascarada la mentira, el poder, la opresion;
es decir, —dicho en otros términos— cuando el mal se dis-
fraza bajo capa de bien (sub angelo lucis), segun la sabiduria
ignaciana, que serd retomada por autores como Scannone
y también por el actual Pontifice. Entonces esa distincion,
ese pasar por el cernidor, es algo para lo cual esta faculta-
da toda la comunidad. Por eso hablamos de discernimiento
social comunitario.

Me parece importante destacar que discernir lo bueno
y lo malo es algo que podemos hacer todos, pero lo hace-
mos desde la comunidad. Por eso la posibilidad de error
es menor, o quizas, en todo caso, ninguna. Pero esa es la
importancia de decir “el pueblo sabe, el pueblo no se equi-
voca”. Cuando decimos eso estamos pensando en que hay
una verdad que estd encarnada. Uno puede ver desde un
lugar romidntico, mirando en la lontananza como se lleva
adelante una batalla entre mortales. Pero eso era la guerra
mitica en los griegos, donde los dioses se peleaban, pero
el cuerpo lo ponian los hombres. O podemos tener una
mirada encarnada, como insistia Scannone, en este ver, en

173



este escuchar y en este sentir como principio de realidad y
en esa mirada encarnada empezar a buscar soluciones, tra-
tando —dicho cristianamente, segiin pedimos en el Padre-
nuestro— de tomar opciones concretas que busquen unir el cielo
y la tierra (que es otra definicion de discernimiento).

Ahora, como podemos apreciar, esta es una vision que
tiene que ver con la teologia, pero si salimos del campo de
la teologia y entramos en el campo secular, el ver, escuchar
y tocar tiene que ver con la palabra publica, como bien lo
sefialaba, entre otros, Hannah Arendt. Y esta palabra publi-
ca donde aparece, surge en una comunidad organizada, en
una comunidad que se organiza ya no para comer, sino
para luchar por derechos. Y esa comunidad organizada
son los movimientos populares, los sindicatos, las cama-
ras de empresarios, los partidos politicos, pero también la
academia, la universidad. Cada vez que la academia or-
ganiza un simposio, cada vez que organiza un seminario,
cada vez que se presenta un equipo de investigadores en
un panel internacional, estd haciendo una denuncia de la
realidad latinoamericana y esta repitiendo el clamor de la
tierra y el clamor de los pobres (Cf. Laudato Si’ 49), de su pa-
tria grande que es América Latina.

Entonces, como vengo tratando de resaltar en estas re-
flexiones, respecto al ver y el escuchar no podemos estar
en una mirada academicista, donde solo escuchamos, in-
terpretamos y construimos universales, que no tiene nada
que ver con la vida. Ese discernimiento social comunitario 1o
hacemos todos. Utilizamos palabras que estan mas aso-
ciadas al campo de la teologia, dada la impronta de este
Congreso dedicado a Laudato Si’. Pero tengamos presente
que en cada espacio publico donde aparece la palabra, ahi
esta el ver y el escuchar, ahi esta la profecia, pero también
estd la esperanza. No solamente replicamos las necesidades

174



de nuestro pueblo, sino también tenemos que estar capa-
citados para replicar sus suefios.

Dra. Emilce Cuda

Secretario de la Pontificia Comision
para América Latina
(Santa Sede)

175






LLA ECONOMIA EN LAUDATO SI’:
(PROPUESTA ALTERNATIVA O
MENSAJE PROFETICO?

Carlos Hoevel

1. Introduccion: vision teoldgica,
critica del paradigma tecnocratico
y problema de la economia

Laudato Si’" comienza con una gran vision teoldgica, ins-
pirada en gran medida en San Francisco de Asis (LS 10,11,
12), cuya belleza ha sido destacada por creyentes y no cre-
yentes, a través de la cual se transmite una primera gran
intuicion: la de que el problema ambiental es mucho mas
que una cuestion “ecoldgica”.®® Se trata -nada menos- que
del futuro del lugar existencial de la vida humana sobre
esta Tierra -nuestra “casa comun” (LS 13)- que hoy esta
puesto profundamente en cuestion. De hecho, en el enfo-
que teoldgico-moral de la enciclica, la palabra “ecologia”
se amplia y profundiza en la concepcién de una “ecologia

68 Tal como sefala acertadamente Jojo M. Fung (2015), muchos
pasajes de Laudato Si’ invitan a un «asombro contemplativo e inspira-
dor».

177



integral”. Esta expresion - tomada de San Juan Pablo II-
oficia de marco conceptual de todo el documento. Detras
de ella esta la vision cristiana y franciscana de la natura-
leza como Creacion, es decir de una realidad que no per-
manece cerrada sobre si misma, sino que es manifestacion
gloriosa y visible de la Inteligencia y el Amor creador (LS
86). En el centro de la Creacion se encuentra, asimismo, el
hombre, concebido como imagen de Dios y en ese sentido,
como gran mediador entre la Creacion y el Creador, cuya
vocacion no es la de dominar con una actitud de conquista
ni la de abstenerse de toda intervencion, sino la de coope-
rar con la Creacion desplegando sus potencialidades con
cuidado y amor. Evidentemente estamos aqui muy lejos
tanto de la mentalidad faustica de poder y dominio, como
de las ideas bio-centristas o post-humanistas, entre las
cuales oscila desde hace siglos la civilizacion occidental
(LS 60).

En Laudato S’ también esta presente otra idea teologica
que explica el origen ultimo del problema ambiental: la
rebelion del hombre contra Dios que hirié para siempre
la armonia original de la Creacion (LS, 66). Como conse-
cuencia, la acciéon humana se ha ido desprendiendo de la
trama de la naturaleza, en la que estan trazadas las huellas
inteligentes y amorosas del Creador. Pero este desprendi-
miento no es gratis. Cuando es ignorado el sentido o fin
intrinseco contenido en el orden de la naturaleza, nuestras
acciones pierden su norte y terminan volviéndose ciegas,
violentas y finalmente destructivas. De este modo, el pro-
blema ambiental se revela como una cuestion que va mu-
cho mas alla de lo meramente instrumental: es el resultado
de una hondisima ruptura espiritual y ética con los fines
y el sentido de la realidad y de la existencia humana en
general.

178



Por lo demas, la enciclica también describe el modo en
que este proceso de ruptura con el orden natural se ha ido
acentuando a lo largo de la historia, agudizandose espe-
cialmente con el inmenso despliegue econémico y tecno-
logico de la Modernidad. Hoy nos encontramos en un mo-
mento inédito de la historia humana, en que el poderio del
hombre ha alcanzado tal grado de despliegue que, a pesar
de sus enormes y valiosos logros, ha dafiado grandes zo-
nas de la Tierra y podria llegar a destruir el planeta entero
(LS 102). Por otra parte, este ejercicio ilimitado del poder
econOmico y tecnologico que ha caracterizado a gran par-
te de la Modernidad se encuentra hoy tan normalizado
y naturalizado que ha terminado por cristalizarse en un
verdadero paradigma tecnocrdtico (LS 106). Dentro de dicho
paradigma todo aumento posible del dominio tecnoldgico
y del crecimiento econdmico, sean cuales fueren sus cos-
tos humanos o ambientales, quedan legitimados e incluso
convertidos casi en los tnicos parametros de progreso de
la humanidad, sin que ningtin gobierno o autoridad pare-
ciera tener el derecho o incluso la capacidad para regular-
los o ponerles algtn limite ético.

Por otra parte, a partir de esta vision teoldgica, y de este
analisis general mdas bien sombrio del actual paradigma
tecnocratico, la enciclica aborda asimismo el campo mas
especifico de la economia (LS 109). En efecto, el texto pasa
revista al modo en que las acciones de consumidores, em-
presarios, banqueros, financistas, economistas, funciona-
rios y politicos, como actores guiados tinicamente por una
busqueda ciega de beneficios desvinculados de todo fin
ético, contribuyen muchas veces a una accion predatoria y
dafiina de la naturaleza. En tal sentido, aqui entramos en
la compleja cuestion, que ha dado lugar a multiples polé-
micas en los ultimos afios, como es la de la interpretacion

179



de los pasajes especificamente econdmicos de la enciclica
en los que se adentra en la valoracion critica del sistema
economico dominante desde hace siglos en el mundo y
que hoy, luego de la caida de casi todos los sistemas eco-
nomicos alternativos y de varias décadas de globalizacion,
ha alcanzado una hegemonia casi total: el sistema capita-
lista.

2. Las criticas al sistema capitalista:
Juna postura radical?

No hace falta agudizar mucho la mirada para darse
cuenta de que la enciclica reboza de criticas “el actual sis-
tema mundial” en clara referencia al capitalismo global.
Se han citado innumerables veces —a favor y en contra—las
pasajes fuertemente criticos del documento con respecto
al sistema econdmico actualmente dominante. Por ejem-
plo cuando Francisco sostiene, citando otro de sus docu-
mentos anteriores, que «hoy ‘cualquier cosa que sea fragil,
como el medio ambiente, queda indefensa ante los intere-
ses del mercado divinizado, convertidos en regla absoluta’
[EG 56]» (LS 56). O el fragmento en el que se refiere a «los
poderes econdmicos» los cuales «contintian justificando el
actual sistema mundial, donde priman una especulacion y
una busqueda de la renta financiera que tienden a ignorar
todo contexto y los efectos sobre la dignidad humana y el
medio ambiente» (LS 56). O cuando afirma, nuevamente
en tono categorico, que actualmente «la economia asume
todo desarrollo tecnoldgico en funcion del rédito, sin pres-
tar atencion a eventuales consecuencias negativas para el

180



ser humano» (LS 109). O también la ya célebre critica que
hace el Papa al uso excesivo de los acondicionadores de
aire provocado en gran medida, en su opinion, no tanto
por una busqueda mds o menos comprensible — aunque a
veces ciertamente poco cuidadosa— de mayor confort, sino
por la demanda incentivada por la busqueda de benefi-
cios de «los mercados», un comportamiento que califica,
de modo dramatico, como «suicida».®” Asimismo se des-
tacan en el texto las fuertes invectivas contra la globaliza-
cion caracterizada como “unidimensional u homogénea”.
Por otra parte, en varios momentos del texto se expresa la
necesidad no solo de introducir nuevas “normas y regula-
ciones” o de promover una mucho mayor “subordinacion
de la economia a la politica”, sino también de un urgente
establecimiento de un “nuevo orden global” e incluso, de
un “cambio de sistema”.

Por otra parte, estas frases criticas sobre el mercado y
el sistema capitalista global en Laudato Si’ son al mismo
tiempo reforzadas por otras expresiones con el mismo
tono critico en otros documentos importantes como Evan-
gelii Gaudium™ o el discurso a los movimientos populares

69 «Es lo que sucede-sostiene Francisco—, para dar sélo un sen-
cillo ejemplo, con el creciente aumento del uso y de la intensidad de
los acondicionadores de aire. Los mercados, procurando un beneficio
inmediato, estimulan todavia mas la demanda. Si alguien observara
desde afuera la sociedad planetaria, se asombraria ante semejante
comportamiento que a veces parece suicida». (LS 55)

70 «Asi como el mandamiento de ‘no matar’ pone un limite claro
para asegurar el valor de la vida humana, hoy tenemos que decir ‘no a
una economia de la exclusion y la inequidad’. Esa economia mata. No
puede ser que no sea noticia que muere de frio un anciano en situa-
cién de calle y que si lo sea una caida de dos puntos en la bolsa. Eso
es exclusion. No se puede tolerar mas que se tire comida cuando hay
gente que pasa hambre. Eso es inequidad. Hoy todo entra dentro del
juego de la competitividad y de la ley del mas fuerte, donde el pode-

181



en Bolivia” y, en especial, en la tltima enciclica social Fra-
telli tutti en que el Papa despliega una critica durisima al
neoliberalismo, a la teoria del “derrame”, a las “fallas del
mercado” y a la “especulacion financiera” (FT 168) y se
pronuncia sobre el tema conceptual tal vez mds impor-
tante sobre el que se sostiene la economia capitalista: el
famoso paragrafo 120 sobre el caracter “secundario” del
derecho de propiedad.”

Ciertamente muchas de estas duras criticas al merca-
do y al capitalismo ya estaban contenidas en las encicli-
cas de San Juan Pablo II y Benedicto XVI, especialmente
en la Centesimus annus del primero y la Caritas in veritate
del segundo, asi como en el Compendio de la Doctrina Social
de la Iglesia. Sin embargo, las criticas contenidas en estos
textos eran probablemente mds matizadas.” Por un lado,

roso se come al mas débil». (EG 53).

71 «Me pregunto si somos capaces de reconocer que esas reali-
dades destructoras responden a un sistema que se ha hecho global.
¢Reconocemos que ese sistema ha impuesto la 16gica de las ganancias
a cualquier costo sin pensar en la exclusién social o la destruccion de
la naturaleza?» (DMP 1)

72 Para aclarar esta cuestion cfr. Hoevel (2021).

73 Aqui cabe recordar el célebre texto de San Juan Pablo II al res-
pecto: «Volviendo ahora a la pregunta inicial, jse puede decir quiza
que, después del fracaso del comunismo, el sistema vencedor sea el
capitalismo, y que hacia €l estén dirigidos los esfuerzos de los paises
que tratan de reconstruir su economia y su sociedad? ;Es quiza éste
el modelo que es necesario proponer a los paises del Tercer Mundo,
que buscan la via del verdadero progreso econémico y civil? La res-
puesta obviamente es compleja. Si por «capitalismo» se entiende un
sistema econdmico que reconoce el papel fundamental y positivo de
la empresa, del mercado, de la propiedad privada y de la consiguiente
responsabilidad para con los medios de produccion, de la libre crea-
tividad humana en el sector de la economia, la respuesta ciertamente
es positiva, aunque quiza seria mas apropiado hablar de «econo- mia
de empresa», «<economia de mercado», o simplemente de «economia

182



por el reconocimiento de varias virtudes del sistema de li-
bre mercado capitalista y aun del sistema financiero.” Por

libre». Pero si por «capitalismo» se entiende un sistema en el cual la
libertad, en el ambito econdmico, no esta encuadrada en un solido
contexto juridico que la ponga al servicio de la libertad humana inte-
gral y la considere como una particular dimension de la misma, cuyo
centro es ético y religioso, entonces la respuesta es absolutamente ne-
gativa». (CA 42)

74 «Si hay confianza reciproca y generalizada -sefiala por ejem-
plo Benedicto XVI- el mercado es la instituciéon econdémica que per-
mite el encuentro entre las personas, como agentes econémicos que
utilizan el contrato como norma de sus relaciones y que intercambian
bienes y servicios de consumo para satisfacer sus necesidades y de-
seos». (CV 35). Por otra parte, en el Compendio de la Doctrina Social de la
Iglesia existen expresiones todavia mas positivas sobre el mercado: «El
libre mercado es una institucion socialmente importante por su capa-
cidad de garantizar resultados eficientes en la produccion de bienes y
servicios. Histéricamente, el mercado ha dado prueba de saber iniciar
y sostener, a largo plazo, el desarrollo econdmico. Existen buenas ra-
zones para retener que, en muchas circunstancias, ‘el libre mercado
sea el instrumento mas eficaz para colocar los recursos y responder
eficazmente a las necesidades’. La doctrina social de la Iglesia aprecia
las seguras ventajas que ofrecen los mecanismos del libre mercado,
tanto para utilizar mejor los recursos, como para agilizar el intercam-
bio de productos: estos mecanismos, ‘sobre todo, dan la primacia a
la voluntad y a las preferencias de la persona, que, en el contrato, se
confrontan con las de otras personas’.Un mercado verdaderamente
competitivo es un instrumento eficaz para conseguir importantes ob-
jetivos de justicia: moderar los excesos de ganancia de las empresas;
responder a las exigencias de los consumidores; realizar una mejor
utilizacién y ahorro de los recursos; premiar los esfuerzos empresa-
riales y la habilidad de innovacién; hacer circular la informacién, de
modo que realmente se puedan comparar y adquirir los produc- tos
en un contexto de sana competencia» (CDS 347) «Los mercados finan-
cieros no son ciertamente una novedad de nuestra época: desde hace
ya mucho tiempo, de diversas formas, se ocuparon de responder a
la exigencia de financiar actividades productivas. La experiencia his-
torica ensefia que en ausencia de sistemas financieros adecuados no
habria sido posible el crecimiento econémico. Las inversiones a gran

183



el otro, porque las criticas al capitalismo en las enciclicas
de los mencionados Papas eran de caracter predominan-
temente ético-cultural apuntando a posibles correcciones
parciales -como el mejoramiento del orden juridico-insti-
tucional o la inclusion dentro del mercado de la logica del
don- sin necesidad de promover lo que seria un cambio
total de sistema.”

Por otra parte, llama la atencion, como contrapartida
posible a esta fuerte critica al actual capitalismo global en
Laudato Si’, 1a ausencia de critica en la enciclica a los regi-
menes politicos y economicos de izquierda. Es notable que
no haya ninguna referencia en el texto, por ejemplo, a las
terribles consecuencias ambientales del colectivismo esta-
tista —y en particular del comunismo- tanto en sus versio-
nes clasicas como en su version actual aggiornada o combi-
nada con el capitalismo en el régimen comunista chino. 7
También sorprende en el documento la falta de un analisis
critico de los regimenes patrimonialistas y populistas de
tantos paises en desarrollo —especialmente latinoameri-
canos o africanos— cuyo autoritarismo, «capitalismo de

escala, tipicas de las modernas economias de mercado, no se habrian
realizado sin el papel fundamental de intermediario llevado a cabo
por los mercados financieros, que ha permitido, entre otras cosas,
apreciar las funciones positivas del ahorro para el desarrollo del siste-
ma economico y social.» (CDS 368)

75 «Estas criticas —sostenia Juan Pablo II en Centesimus Annus—
van dirigidas no tanto contra un sistema econémico, cuanto contra
un sistema ético-cultural.” (CA 39). Jean Yves Naudet interpreta a la
luz de esta tesis «cultural» y no «antisistema» de Centesimus Annus las
criticas al capitalismo que realiza Francisco (Naudet, 2015).

76 Cfr.en cambio, la dura opiniéon de Benedicto XVI sobre este
altimo regimen: «El sistema marxista, donde ha gobernado, no sélo
ha dejado una triste herencia de destrucciones econdmicas y ecologi-
cas, sino también una dolorosa opresion de las almas». DA, Discurso
inaugural de su Santidad Benedicto XVI, p.17.

184



amigos», ausencia de reglas institucionales y corrupcion
estructural, los ha convertido en auténticos sistemas pre-
datorios del medio ambiente”.

Ahora bien, jesto implicaria entonces que estamos ante
una enciclica de orientacion e intencidn anticapitalista? Y,
por otra parte, si esto fuera efectivamente asi, ;estaria pro-
poniendo el Papa, mas o menos implicitamente, la idea de
que el camino de solucién al problema ambiental estaria
en el abandono del sistema capitalista y su reemplazo por
otro sistema radicalmente distinto, tal como sugieren mu-
chos, tanto entusiastas como criticos de la enciclica? Por
lo demas, en caso de que ambas hipotesis fueran ciertas,
(cudl seria el nuevo sistema econdmico alternativo que el
Papa estaria promoviendo como reemplazo del sistema
capitalista actual?

3. Indefiniciones en el plano de las criticas
y de las propuestas politico-econdmicas
e institucionales alternativas

Si hacemos foco en las expresiones generales arriba se-
naladas, generalmente criticas, probablemente veremos
en Laudato Si’ un texto de contenidos y tono no muy di-
ferente al de tantas otras criticas radicales y propuestas
alternativas al sistema capitalista global que abundan hoy
en dia. Sin embargo, cuando analizamos los contextos en
que se expresan las mencionadas expresiones criticas en la

77 Aunque esta ausencia de critica a los regimenes populistas es
reparada en parte en la enciclica Fratelli tutti.

185



enciclica, descubrimos que en general no son casi nunca
univocos, carecen de claras definiciones en términos con-
ceptuales y practicos y terminan por no procunciarse de
modo concreto sobre posibles opciones alternativas. De
alli que, cuando se las considera una por una, el efecto
aparentemente fulminante de las criticas, comienza rapi-
damente a disolverse.

Tomemos, por ejemplo, las criticas al mercado, a las
empresas o al sistema financiero presentes en la enciclica.
Ciertamente, como hemos senalado, la enciclica critica al
mercado «divinizado» (LS 56), al comportamiento de cier-
tas empresas «en el desarrollo factico de la economia» (LS
109) o a los abusos existentes por ejemplo en las finanzas
que «ahogan a la economia real» (LS 109). No obstante, di-
chas criticas serian solo estrictamente aplicables a las con-
cepciones ideologicamente extremas del mercado (como
la de un libertarianismo o un neoliberalismo extremo) o a
algunas situaciones especiales, como podrian ser la de los
mercados oligopdlicos que forman ciertas empresas o a los
excesos especulativos en algunos mercados financieros.
En todo caso, ninguna de esas criticas implica necesaria-
mente un rechazo a los conceptos de economia de merca-
do, empresa, propiedad privada, o sistema financiero en
cuanto tales.

Por lo demas, tampoco se desprenden de esas criticas
ninguna propuesta concreta acerca de cudles serian las
instituciones econdmicas alternativas destinadas a susti-
tuir al capitalismo global actual. En efecto, ;cudles serian
las nuevas reglas de juego y mediaciones institucionales
distintas a los derechos de propiedad, contratos y a un
funcionamiento razonablemente regulado de los merca-
dos -como el que existe actualmente en casi todos los pai-
ses- que propondria el Papa? ;Qué conjunto de derechos

186



y obligaciones constituirian el andamiaje institucional en
base al cual un nuevo sistema podria juzgar, controlar o
sancionar las acciones que realizan los actores econdmi-
cos? Y, finalmente, ;qué instituciones judiciales, politicas y
economicas concretas alternativas a las actuales deberian
mediar entre estos actores como para lograr hacer efecti-
vos los derechos y obligaciones en juego? No parece haber
respuestas muy definidas en este sentido en ninguna parte
del texto.

De hecho, incluso si consideramos una cuestion toda-
via mucho mas cercana al tema especifico de la enciclica,
como seria el tipo de politicas publicas que deberian im-
plementarse para paliar el problema ambiental, no hay
tampoco en el texto ninguna alusion a una posible opcion
por alguno de los «cuatro cuadrantes» en que estan hoy
divididos los contendientes en el debate sobre el papel
que en este tema deberia jugar la economia.” Ciertamente
esta claro que en la enciclica hay un rechazo de la opcion
por el “primer cuadrante” (LS 109) sostenida por quienes
creen que el problema ambiental se soluciona solo me-
diante la innovacion tecnologica -como las nuevas formas
de energia renovables o la transformacion quimica de re-
siduos- que surja a través de la evolucion espontdnea de
los mercados autorregulados sin niguna intervencion es-
tatal (Newell, 2010). Sin embargo, no estd tampoco claro
que pueda encontrarse en la enciclica un apoyo definido la
opcion por el “segundo cuadrante”, es decir por un Green
New Deal o una «geo-ingenieria» estatal orientada a forzar
la renovacién tecnoldgica «verde» a través de una mayor
regulacion, impuestos al carbono y redistribucion (Sachs,
2008, Barbier, 2009). Por otra parte, tampoco seria tan fa-

78 DPara la descripcion de estos «cuatro cuadrantes» del debate
sobre economia ambiental me baso en Storm, 2016.

187



cil afirmar que en la enciclica exista un claro mensaje en
favor del “tercer cuadrante”, o sea la llamada economia del
post-crecimiento o del decrecimiento, aunque existan algunos
pasajes del texto (LS 193) que vagamente pudieran insi-
nuarlo (Spash, 2015). Finalmente, no emerge tampoco del
texto ningtin claro apoyo a la postura del “cuarto cuadran-
te” propia de los que creen que estamos ante una crisis
ambiental de tal magnitud que conduciria a una salida casi
segura del sistema capitalista hacia un sistema completa-
mente nuevo quizas bajo la forma de algtin nuevo tipo de
socialismo ambientalista (Klein, 2014).

4. Conclusion: un estilo profético sin muchas
mediaciones conceptuales que abre la puerta
al debate y al trabajo de los laicos

Creo que si prestamos atencion a esta cierta ausencia
de mediaciones conceptuales, institucionales e incluso
instrumentales en el texto que acabamos de senalar, po-
driamos quizds sostener otra interpretacion posible del
valor de esta enciclica. Esta podria consistir en sefialar que
su motivo de fondo no esta tanto en una definicion sobre
un determinado regimen politico- econémico alternati-
Vo, sino mas bien en ofrecer a la humanidad un mensaje
profético meta-econdmico y meta-politico orientador de
caracter general sobre las implicancias humanas, éticas y
religiosas de la cuestion ambiental. Segun esta interpre-
tacion, detras del problema econdmico que condiciona
la solucién del problema ambiental existe sobre todo un
problema cultural y humano mucho mas hondo que toda

188



opcidn politico-econdmica: el problema de la racionalidad
instrumental exaltada por el «paradigma tecnocratico»
que puede darse tanto por el lado del mercado como por
el del Estado.”

Esta critica «metaecondmica» al problema de la racio-
nalidad instrumental en la economia —que comparte Fran-
cisco con todos los Papas anteriores—y que puede hallarse,
por otra parte, también en muchos otros pensadores pa-
sados y actuales de variadas posturas ideoldgicas, cons-
tituye, en mi opinion, el aporte mas significativo sobre la
economia contenido en esta enciclica. El resto del debate,
y del inmenso trabajo de encontrar las mediaciones eco-
nomicas -tedricas y practicas- adecuadas para mejorar las
condiciones del actual sistema economico global, queda
abierto, en mi opinion, al trabajo y la responsabilidad de
los laicos cristianos y de todos los hombres de buena vo-
luntad.

Siglas

CA- Centesimus Annus.
CDS- Compendio de la Doctrina Social de la Iglesia

CV- Caritas in veritate

79 Como dice el texto explicitamente: «La racionalidad instru-
mental —afirma el Papa— que sdlo aporta un analisis estatico de la rea-
lidad en funcién de necesidades actuales, esta presente tanto cuando
quien asigna los recursos es el mercado como cuando lo hace un Esta-
do planificador». (LS 195)

189



DMP- Discurso del Santo Padre Francisco. Participacion en
el 1I Encuentro Mundial de los Movimientos Populares en el
centro Expocruz

EG- Evangelii Gaudium LS- Laudato si’

Referencias

Barbier, E. B. (2009). Rethinking the economic recovery: A
Global Green New Deal. Nairobi: UNEP.

Benedicto XVI, Papa (2009). Caritas in veritate. Carta
Enciclica sobre el desarrollo humano integral en la caridad
y en la verdad. http:// w2.vatican.va/content/benedict-xvi/
es/encyclica LS/documents/ hf_ben-xvi_enc_20090629_ca-
ritas-in-veritate.html

Francisco, Papa (2013) Evangelii Gaudium: Exhortacion
Apostolica sobre el anuncio del Evangelio en el mundo actual.

http://w2.vatican.va/content/francesco/es/apost_ex-
hortations/documents/papa-francesco_esortazio-
ne-ap_20131124_evangelii-gaudium.html

(2015a). Laudato si’. Sobre el cuidadado de la casa
comun.

http:/w2.vatican.va/content/francesco/es/encyclical.S/
documents/papa-francesco_20150524_enciclica-lauda-
to-si.html

(2015b) Discurso del Santo Padre. Participacion en
el 1I Encuentro Mundial de los Movimientos Populares en el

190



centro Expocruz (Santa Cruz de la Sierra, Bolivia, 9 de julio
de 2015)

http://w2.vatican.va/content/francesco/es/spee-
ches/2015/july/documents/papa-francesco_20150709_boli-
via-movimenti-popolari.html

(2020). Carta enciclica Fratelli tutti del Santo Pa-
dre Francisco sobre la fraternidad y la amistad social.

https://www.vatican.va/content/francesco/es/encycli-
cals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-frate-
lli-tutti.html

Fung, Jojo M. «Laudato Si’, An Awe-Inspiring Contem-
platio,» America. The National Catholic Review, Jun 18 2015.
http://americamagazine.org/ issue/awe-inspiring-contem-
platio

Hoevel, Carlos. (2016). “Laudato Si: preguntas, polémi-
cas y caminos de interpretacion” en Agosta, E., Florio L. y
Groppa, O. (eds.) Alabanza gozosa y labor cuidadosa por nues-
tro hogar. Comentarios a la Carta Enciclica Laudato Si. Buenos
Aires, Docencia, pp.397-424.

(2021). “Sobre la frase del Papa acerca
del caracter secundario del derecho de propiedad”. Revis-
ta Criterio N° 2478.

Juan Pablo II, Papa. (2001). Centesimus Annus. http://
w2.vatican.va/content/ john-paul-ii/es/encyclica LS/docu-
ments/hf_jp-ii_enc_01051991_ centesimus-annus.html

Klein, N. (2014). This changes everything. Capitalism vs.
the climate. New York: Simon & Schuster.

Newell, R. G. (2010). «The role of markets and policies

191



in delivering innovation for climate change mitigation.»
Oxford Review of Economic Policy, 26(2), 253-2609.

Sachs, J. (2008). «Technological keys to climate protec-
tion.» Scientific American, 298(4), 40.

Spash, C. L. (2015). «The future post-growth society.»
Development and Change, 46(2), 366—-380.

Storm, Servaas (2016) «How the Invisible Hand is Su-
pposed to Adjust the Natural Thermostat: A Guide for the
Perplexed,» Sci Eng Ethics, Open access at Springerlink.
com

Carlos Hoevel

Profesor investigador
Universidad Catdlica Argentina/
Academia Nacional de Educacion

192



11* CONGRESO
INTERUNIVERSITARIO
LAUDATO SI'






Para ver el video puede hacer click sobre la imagen
o escanear el codigo QR.


https://www.youtube.com/watch?v=dBkMYI8OOUY




APORTES PARA UNA NUEVA AGENDA
UNIVERSITARIA INSPIRADA
EN LAUDATO ST’






RELACION FINAL DEL II CONGRESO
INTERUNIVERSITARIO LLAUDATO ST’

Introduccion

Del 31 de mayo al 3 de junio de 2023 tuvo lugar el II
Congreso Interuniversitario Laudato Si” realizado en dis-
tintas sedes universitarias de la Republica Argentina y
co-organizado por el Consejo Interuniversitario Nacional,
el Consejo de Rectores de Universidades Privadas y la
Conferencia Episcopal Argentina. De este Congreso par-
ticiparon activamente treinta y siete (37) universidades.
Siendo realizado en modalidades tanto presenciales como
virtuales y con transmisiones remotas (sistema hibrido), el
Congreso constituyd un evento plenamente federal que se
concreto territorialmente en distintos puntos del pais de
manera simultanea.

Durante el transcurso del mismo, se cont6 con la parti-
cipacion de rectores de universidades nacionales y priva-
das, obispos de la Iglesia catdlica, estudiantes, docentes y
otros actores sociales, motivados e inspirados por la enci-
clica Laudato Si” sobre el cuidado de la Casa Comun, en
adelante LS.

199



Como fruto de este congreso ofrecemos a la comuni-
dad, a modo de aportes para la construccion de una nueva
agenda universitaria inspirada por LS, el presente docu-
mento con los puntos abordados durante el mismo.

1. Ecologia integral:
un enfoque para cambiar los paradigmas

La ecologia integral es un concepto que presenta la in-
terdependencia compleja entre las diversas dimensiones
de lo social y de lo ambiental como inherente a la soste-
nibilidad de la vida, integrando economia, politica, cul-
tura y espiritualidad desde una perspectiva holistica y de
largo plazo. El concepto de ecologia integral implica una
critica social radical, en la medida en que se opone a mo-
nismos ideoldgicos y culturales en favor de una perspec-
tiva relacional, lo que implica un cambio de paradigma
frente a concepciones antropocéntricas, economicistas y
tecno-céntricas actualmente dominantes.

Hacerse cargo de la casa comun es una responsabilidad
de todos. Si bien hay organizaciones y/o personas que tie-
nen mas responsabilidades que otras, eso no exime a cada
persona y cada institucién, a cada uno de nosotros jTodos
debemos cuidar la casa comun!

Sobre todo, se trata de un paradigma que, desde lo pro-
fundo, puede aportar esperanza, lo cual es fundamental
para el ambito educativo.

Un aporte del Congreso fue el concepto de sanacion.

200



Ser capaces de sanar relaciones enfermas y que enferman.
En este sentido, la sanacion tiene una dimension personal
pero también invita a reconstituir los vinculos con los eco-
sistemas y con la sociedad en su conjunto.

2. Gestion de la Casa Comun:
Politica y Estado de Derecho

El paradigma de la ecologia integral conlleva a replan-
tear la gestion de las relaciones. En una sociedad con alta
polarizacion y radicalizacion discursiva de algunos secto-
res que pone en juego la convivencia democratica, el desa-
fio estd en generar modelos de relacion que reconociendo
las diferencias sean capaces de ser eficazmente alternati-
vos tanto a la polarizacién, como a la violencia en la so-

ciedad.

Una preocupacion es el aumento exponencial de la
desigualdad y pobreza en la Argentina, sumado a la frag-
mentacion social. Teniendo presente la magnitud del su-
frimiento que hay en nuestro pais, urge que los diferentes
actores sociales puedan promover instancias de didlogo,
acuerdo y cooperacion para mitigar los efectos de la pola-
rizacion.

En el Congreso, se hizo hincapié en el concepto de Es-
tado y gobernanza como dos piedras angulares presentes
en el pensamiento socioecologico de Francisco, desde una
perspectiva humanista.

La importancia del rol del Estado, como ente potencia-

201



dor de politicas publicas que acomparnen los cambios en
una sociedad atravesada por el avance de la tecnologia a
nivel nacional y territorial. Ese rol del Estado debiera ir
en favor de la promocion laboral de los y las jovenes y
de fomentar las acciones colectivas entre los actores de la
sociedad: organizaciones de la sociedad civil, mercado y
Estado.

Alo largo de los tltimos 40 afios hemos vivido distintas
realidades, pero en definitiva se ha tratado de un proceso
de inédito de vida democratica para nuestro pais, y eso es
un logro de todo el pueblo argentino. Pero nos queda un
camino por recorrer: el de lograr en democracia una patria
con mayor igualdad social y econdmica, sin exclusion ni
discriminaciones. La calidad institucional resulta clave en
una democracia, no podemos olvidar que la democracia es
un camino para el desarrollo humano integral. Si el bien-
estar de la sociedad no se eleva, no sirven demasiado los
progresos a nivel de ejercicio democratico, por eso mismo
hay que vincular calidad institucional con bienestar social.

La politica, en cuanto herramienta para la gestion de
los conflictos. Debemos incrementar los esfuerzos para
que las juventudes sigan encontrando en la politica un
espacio de participacion para lograr una sociedad mejor,
ya que el fracaso de la misma conlleva el aumento de la
violencia, incluyendo la realidad de los conflictos armados
que producen graves efectos macroecondmicos y sociales.

Los jovenes estan altamente sensibilizados con la crisis
socioambiental. Los mismos no solo protestan, sino que se
organizan y construyen propuestas concretas. En distin-
tos conversatorios se refirieron a los desafios que transitan
ellos personalmente dentro de sus partidos politicos, or-
ganizaciones sociales, sindicatos y emprendimientos para

202



instalar la problematica socioecologica.

Asi, en el Congreso se subraya el poder como servicio
y la politica como mayor expresion de caridad. Lo comtn
hay que construirlo y debatirlo, facilitando la palabra es-
pecialmente desde las periferias existenciales. Asi, la parti-
cipacion politica retoma su importancia, instandolos a po-
ner en comun nuestras mentes, corazones y manos en las
tres esferas fundamentales para la participacion: los que
pueden, los que tienen y los que necesitan el servicio.

Desde el Congreso se insistio en que hacerse cargo de
la casa comun es una responsabilidad de todos. Si bien
hay organizaciones o personas que tienen mas responsabi-
lidades que otras, eso no exime a que cada persona y cada
institucidon, asuma el rol que le toca en el cuidado de la
casa comun. Especialmente las universidades tienen una
responsabilidad particular en cuanto lugar privilegiado
para ejercitar el didlogo social y la toma de decisiones en
pos de una cultura del cuidado.

Ademas, se puso en valor la democracia y el Estado de
Derecho como condicién necesaria para el cuidado de la
Casa Comun. Este cuidado no debemos pensarlo sobre el
dafio, sino fomentando la aplicacién del principio precau-
torio.

La ampliacion de la categoria de los Derechos Huma-
nos incluyendo al ambiente, junto con la salud y la alimen-
tacién es revolucionario.

Un ejemplo de la necesidad de tutela juridica es el de-
recho humano al agua que, como tal, no figura en nues-
tra Constitucion Nacional, pero si aparece vinculado con
derechos sociales, econdmicos y culturales. Ademads, se
considera comprendido y exigible para todos los Estados

203



nacionales, provinciales y municipales, dentro del articulo
41 (clausula ambiental) de la mencionada Constitucion.

3. Derechos y responsabilidades
en el Cuidado de la Casa Comun

3.1.Derecho a la alimentacion y soberania alimentaria

En el Congreso se insto a debatir el real sentido de la
palabra “alimento” que, a juicio de muchos congresistas,
no deberia incluir productos potencialmente daninos al
organismo, originados en el poder de los actores del mer-
cado concentrado. Se propici6 la defensa de la agroecolo-
gla basada en productores que viven en la misma zona de
produccion.

Se adhirié a la promocién que organismos internacio-
nales como la Organizacién de las Naciones Unidas para
la Alimentacion y la Agricultura (FAO) hacen de la sobera-
nia alimentaria como derecho de los pueblos a definir sus
propias politicas y estrategias sostenibles de produccion,
distribucion y consumo de alimentos con base en la peque-
fa y mediana produccién. Los participantes del Congreso
recordaron los aportes de la Enciclica sobre el derroche de
los alimentos, en ese sentido desde estas organizaciones se
hace foco en una alimentacion igualitaria, mas saludable y
con mejor nutricion para los pueblos.

Se propicio también resolver las cuestiones comerciales

204



y de logistica utilizando capacidades ociosas del Estado
y promover mejores opciones de transporte. Asi como lo-
grar una mayor integracion latinoamericana, que deberia
prever una combinacion de trueque con pagos diferencia-
les.

3.2.Derecho a la cultura y a 1a educacion

En todas las exposiciones se destaca la importancia de
generar estrategias para un cambio cultural. Se plantea,
ademads, que es necesario debatir los problemas relaciona-
dos con la urbanizaciéon entre los distintos saberes, con un
papel relevante de la interdisciplinariedad.

El desarrollo sostenible y la importancia del patrimo-
nio cultural y natural, el ciclo de vida de las edificaciones,
pensando estrategias de adaptacion y mitigacion frente al
cambio climatico, fueron elementos importantes que se
subrayaron. Como accién concreta se destaco la reutiliza-
cion de materiales a partir de los residuos para favorecer
la conservacién del patrimonio y coadyuvar a minimizar
la contaminacion y defender la identidad de las comuni-
dades. En las mesas y paneles se destaco la necesidad de
proteger el patrimonio local.

205



3.3.Solidaridad intergeneracional y distribucion de
los riesgos

En el marco del Pacto Educativo Global, quedé plas-
mada la urgencia por reavivar el compromiso por y con
las jovenes generaciones, renovando la pasién por una
educacion mas abierta e incluyente, capaz de la escucha
paciente, del didlogo constructivo y de la mutua compren-
sion. Senalando la necesidad de continuar pensando en
conjunto acciones concretas.

(Hay esperanza? La invitacion a ‘inspirar esperanza’
implica el desafio no s6lo de abordar reflexivamente la
crisis socioambiental, sino también de arriesgar posibles
perspectivas de construccion a futuro.

4. Modelos de Sociedad

4.1.Desafios del mundo laboral

Los desafios del mundo del trabajo contemporaneo es-
tuvieron presentes en el desarrollo del Congreso. La nece-
sidad de formar creativamente a los jovenes para afrontar
las aceleradas mutaciones en esta dimension del desarro-
llo humano reviste una urgencia para las universidades.
El Congreso sefial6 la importancia de pensar e implemen-
tar las politicas y acciones vinculadas al mundo del traba-
jo en articulacién con sindicatos, movimientos populares,
empresas y todo el arco productivo.

206



Los nudos criticos, actuales y futuros del trabajo sefa-
lados desde una perspectiva feminista corresponden a la
mutacion acelerada que esta sufriendo el trabajo en las ul-
timas décadas, lo que lo constituye como uno de los prin-
cipales ejes de la desigualdad en el mundo. Sobre este eje
del trabajo debemos debatir para transitar un camino que
permita alcanzar el horizonte deseado. Asi, en el marco
del complejo y heterogéneo escenario que nos atraviesa,
se sefnalo la necesidad de abordar la nueva realidad bajo
una forma matricial propositiva que comprenda el mundo
con otras categorias por fuera de la dicotomizacion de la
realidad, y que piense el trabajo en clave de género y clase;
que despliegue politicas de caracter universal que puedan
dar acceso a derechos basicos, revisando la normativa y
sus alcances, sin dejar de lado la dimension de la equidad.

4.2.El trabajo y el paradigma tecnocratico

Temas como la inteligencia artificial y la automatiza-
cion de procesos, tienen que ser abordados con mayor
profundidad por todas las universidades en su conjunto,
destacando el valor que tiene el saber y el conocimiento
que pueden otorgar la mejor utilizacion de estas nuevas
tecnologias.

Es importante no centrarse solo en lo que puede ha-
cer la Inteligencia Artificial (IA), sino también en lo que
pueden hacer las personas (creatividad, empatia, colabo-
racion). Necesitamos humanizar la tecnologia para poner
los derechos humanos y el bien comun en el centro de to-
dos los avances tecnologicos, manteniendo una mirada
critica ante la IA, evitando tanto los discursos catastroficos
como los mesidnicos.

207



Ante estos nuevos paradigmas la enciclica Laudato
Si” es un llamado a la esperanza basado en “un constan-
te compromiso de la humanidad ante los problemas de la
sociedad”. Las universidades en su conjunto como espa-
cios criticos, de reflexion, de produccion de conocimiento,
no pueden mirar hacia otro lado. Todo lo contrario, deben
asumir este gran desafio.

Antes que la “huella digital”, primero debemos lograr
visibilizar las huellas de todos los actores sociales que, en
articulaciéon con las universidades, puedan encontrar ca-
minos o puentes socialmente éticos que sean capaces de
superar la teoria del descarte, la racionalidad econdmica y
la vulnerabilidad social, que posibiliten derechos de acce-
so al trabajo para el desarrollo humano.

Muchos de los intercambios de las mesas del Congreso
se focalizaron en la problematica ambiental, siendo uno
de los temas mas recurrentes la contaminacion. Para com-
prender sus causas se vio necesario analizar el funciona-
miento de la sociedad, su economia, su comportamiento y
en muchos casos la injusta distribucion de la riqueza que
promueve la deshumanizacion de ciertos grupos de traba-
jadores no reconocidos como tales.

En este marco, se destaca el papel fundamental de los
recicladores o recuperadores urbanos quienes deben ser
reconocidos como trabajadores, con los derechos inheren-
tes a tales como, una remuneracion digna y un habitat de
trabajo acorde a la labor que realizan, ya que su aporte
nace como respuesta frente a la problematica ambiental.

208



4.3.Economia y desastres naturales

En este segundo Congreso se asume una vision de la
realidad desde los sistemas complejos. Si bien distingui-
mos las problematicas urbanas de los “desastres natura-
les”, reconocemos que ambas realidades estan imbricadas.
Se realiza un analisis sobre el cambio climatico, la variabi-
lidad del tiempo y el clima y su relacion con los desastres
naturales.

Se subrayo que la Enciclica alerta sobre un modelo eco-
nomico que atenta contra la humanidad, con la expolia-
cion de los bienes comunes, generando residuos que no
pueden ser asimilados. Es necesario acabar con la obsoles-
cencia programada y comenzar a intervenir con los proce-
sos de produccion desde una nueva economia. Necesita-
mos un nuevo paradigma que posibilite una cultura que
no se base en el derroche, aumentando los estandares am-
bientales con profundidad. Promoviendo las actividades
economicas de corte circular que ya funcionan en nuestro
pais.

5. Un nuevo paradigma educativo

5.1.De la escuela y la universidad

A raiz de algunas experiencias (sobre todo de exten-
sion universitaria) que se presentan durante el Congreso,
se pone de manifiesto la importancia de potenciar las in-

209



teracciones entre la educacion media y la educacion supe-
rior.

Uno de los objetivos es la terminalidad del nivel me-
dio. Es importante que el transito por el sistema educativo
sume habilidades humanas en orden a lograr la insercion
laboral

El desafio de la insercién laboral involucra tanto al ni-
vel medio como al nivel universitario, asi como al sistema
productivo. Para esto es necesaria la articulacion entre ins-
tituciones educativas del nivel medio, organizaciones de
la sociedad civil, universidades, instituciones terciarias y
el sector productivo

En las jornadas de trabajo federales del Congreso cien-
tos de jovenes de colegios secundarios abordaron los ejes
agua, energia y residuos trabajando con estudiantes de la
universidad. Se resaltd la importancia de la interaccion
con los estudiantes secundarios, poniendo de relieve estas
realidades que permiten la conformacién de un espiritu
critico y solidario. Se valord las experiencias entre distin-
tas catedras que han trabajado proyectos integrados con
calculos, valores y problematicas territoriales, medicion
de huellas de carbono, transferencia de conocimientos.

5.2.La integracion de los saberes

¢Como introducir una concepcion sistémica frente a la
fragmentacion de los saberes, dominante en cualquiera de
los procesos educativos? Esta fragmentacion se inserta en
la I6gica del paradigma tecnocratico, el cual es incapaz de
descubrir los sentidos profundos del acontecer humano.

210



Desde esta perspectiva limitada y limitante sera dificil po-
der pensar una educacion verdaderamente integral.

Comprender que la crisis paradigmatica es la que ha
llevado al actual cambio climatico, y que este es sintoma y
no causa.

La riqueza de la mirada latinoamericanista, nos per-
mite actuar sobre lo que acontece en nuestra casa comun,
tanto dentro de nuestro pais como en los paises hermanos.

Presentar a las culturas tradicionales como fuente vali-
da de conocimiento y sabiduria, que requieren ser recono-
cidas como integrantes de una “ecologia de saberes” que
deben colaborar para la salida de la crisis actual. Laudato
Si” es un llamado de atencion a revisar los modelos de de-
sarrollo vigentes. Senalar la necesidad de revisar modelos
y paradigmas que dividen cuerpo y mente, sociedad y na-
turaleza, etc. Insistir en la valoracion de los procesos por
sobre los resultados, y en la critica a la centralidad de la
tecnologia y la imposicion de planes.

Los procesos educativos tienden a ser lentos, pero la
crisis socioambiental nos exige actuar con cierta urgencia.
Por tanto, hay que evitar debates estériles que nos hacen ir
por la tangente y en el fondo nos dejan acomodados en los
mismos lugares. Un verdadero cambio requiere conviccio-
nes y decisiones concretas.

5.3.La Funcion de la Universidad

Se destaco el rol fundamental que tiene la universidad
en el entramado social, no como un actor mas sino como
un actor esencial en llevar adelante las ideas planteadas

211



por la Enciclica Laudato Si” del Sumo Pontifice.

La Universidad debe alojar las problematicas sociales y
a partir de alli actuar como catalizadora para la generacion
de conocimientos y procedimientos que faciliten la vida
de las comunidades. También, como vehiculo para que
los estudiantes, futuros profesionales, se vean atravesados
por la realidad de las sociedades en las que se encuentran
insertos y desarrollen capacidades y valores.

En este sentido, el didlogo académico debe estar conec-
tado con el territorio a la busqueda de mejores y posibles
acciones. Es esencial que la comunidad académica esté
cerca de los temas de la comunidad del entorno que tran-
site, que camine, que se meta en el campo y que aborde la
problematica desde lo cultural, con perspectiva de género,
desde la mirada de una economia popular y social que no
se quede atrapado en un tecnicismo académico. Tiene que
ser un actor importante en la ideacion de propuestas que
mejoren la vida de la comunidad. De algtin modo, el co-
nocimiento no debe estar distanciado de la accion.

Laudato Si” invita a tomar conciencia de cudnto es posi-
ble generar desde la Universidad cuando las mismas asu-
men proyectos de integracidon que vinculen el territorio, la
investigacion y la extension; pensando en la riqueza de las
interrelaciones.

El papel de nexo que conforma la universidad con los
movimientos sociales es de vital importancia, como asi
también la conexion con los barrios populares, a través
de la inclusion de los colectivos minoritarios existentes en
nuestra sociedad: lograr integrarlos es un desafio enorme
para las universidades.

La Universidad tiene un rol clave en la promocion de

212



una auténtica Cultura del Cuidado; en este sentido, hay
que garantizar que la Universidad no sea promotora de
formas de ser y hacer que profundicen la crisis socioeco-
logica.

5.4.La formacion de los docentes

La mirada desde la ecologia integral puede ser una
alternativa para visualizar una nueva formacién para los
docentes universitarios de modo que se pueda dar res-
puestas desde la Universidad a la necesidad de proteger
nuestra Casa Comun.

Creemos que es necesario revisar las practicas de ense-
nanza-aprendizaje, metodologias, estrategias diddcticas,
etc. Es necesario revisar la formacion pedagogica del do-
cente.

También es importante revalorizar el rol del docente
en cuanto referente del cambio de paradigma, ya que, las
ideas por si solas no alcanzan. Ademas de que la tarea de
investigacion que se lleva adelante desde la Universidad
tiene que estar al servicio de la Cultura del Cuidado.

5.5.Educacion, trabajo y transicion socioecologica

Los participantes destacaron la necesidad de cambios
de estilos de vida en funcion de una transicion ecologica,
como por ejemplo en torno a la movilidad urbana. Los mo-
dos de vida deben cambiar a modos mas ecoldgicos, mas
sustentables (moverse a pie o utilizar la bicicleta, aunque

213



para ello se necesita infraestructura; o el uso compartido
del automovil). Se hablo asi de un cambio en las conductas
y también de comportamientos.

214



DOCUMENTO SINTESIS

Co-organizado por el Consejo Interuniversitario Na-
cional, el Consejo de Rectores de Universidades Priva-
das y la Conferencia Episcopal Argentina, el II Congreso
Interuniversitario Laudato Si" reunid rectores, docentes
y estudiantes de 37 universidades junto a obispos de di-
ferentes regiones del pais con la finalidad de compartir
perspectivas y hacer aportes para la construccion de una
nueva agenda universitaria inspirada en la enciclica sobre
el cuidado de la Casa Comun.

Con el objetivo de explorar y poner en comun las di-
versas miradas sobre una ecologia integral como enfoque
para abordar la crisis socioambiental actual, las participa-
ciones fueron convergentes en resaltar la interdependen-
cia entre la dimension social y la dimensiéon ambiental,
abogando por un enfoque holistico y de largo plazo que
integre la economia, la politica, la cultura y la espiritua-
lidad. Los abordajes criticos sobre el paradigma antro-
pocéntrico, economicista y tecnocratico que se evidencia
como crecientemente predominante informan de la nece-
sidad de un cambio hacia una perspectiva relacional que
promueva la sostenibilidad de la vida.

El concepto de ecologia integral es transversal al con-
tenido de la Enciclica e implica una critica radical y de-

215



safiante ante los monismos ideoldgicos y culturales que
informan de un materialismo omnipresente contrario a la
mirada trascendental. Asumir la responsabilidad compar-
tida de cuidar la Casa Comun conlleva el papel esperan-
zador que puede desempenar el paradigma de la ecologia
integral en el &mbito educativo, en general, y en el espacio
universitario, en especial.

Uno de los aportes centrales que deja la reflexion y la
puesta en comun es la nocion de sanacion. Sanar relacio-
nes dafiadas implica revisar las conexiones con los ecosis-
temas desde lo personal tanto como desde lo social. Hacer
frente a la crisis socioambiental requiere un enfoque trans-
formador y sanador en todas las esferas de la vida.

En cuanto a la gestién de la Casa Comun desde la po-
litica y el Estado de Derecho, surge la imperiosa necesi-
dad de generar modelos sociales en favor de una proxi-
midad pacifica y una convivencia social ecosistémica, en
detrimento de cualquier tipo de doctrina polarizadora que
invita a generar distancias y diferencias. La urgencia de
abordar la creciente desigualdad y pobreza es la que nos
compromete con la necesidad de promover el didlogo y la
cooperacion para mitigar los efectos de cualquier realidad
e intento de polarizacion y diferenciacion.

De alli la importancia del Estado y la gobernanza en
el pensamiento socioecoldgico del Papa Francisco. Desde
una perspectiva humanista, el Estado debe potenciar po-
liticas publicas que acomparien los cambios en una Socie-
dad atravesada por avances tecnologicos susceptibles de
configurar un Sociedad tecnocratica y deshumanizante. Es
una responsabilidad de todos, en especial del Estado, pro-
pender a la integracion laboral y cultural de los jovenes y
fomentar la cooperacion entre distintos actores de la Socie-

216



dad, procurando la convergencia de intereses y objetivos
entre organizaciones de la sociedad civil y el mercado.

La democracia y el Estado de Derecho son las con-
diciones basicas y necesarias para el cuidado de la Casa
Comun. Se vuelve indispensable la ampliacion de los De-
rechos Humanos para incluir el ambiente, la salud y la ali-
mentacion. La tutela juridica para el derecho humano al
agua es una prioridad que deberia ser reconocida y exigi-
ble a todos los niveles gubernamentales.

Las reuniones pusieron énfasis en abordar los dere-
chos y responsabilidades en el cuidado de la Casa Comun.
En el ambito de la alimentacion, los debates abordaron el
significado del término “alimento” en la Sociedad que vi-
vimos y las forma de promover la soberania alimentaria
como derecho de los pueblos a definir sus propias poli-
ticas sostenibles de produccidn, distribuciéon y consumo
de alimentos, lo que indica una mayor importancia de la
agroecologia y la promocion de una alimentacién mads
igualitaria y, a la vez, mas saludable.

La importancia de generar estrategias para un cambio
cultural exige un esfuerzo de todo el sistema educativo.
Es una responsabilidad, en especial, del sistema univer-
sitario en cuanto al abordaje de las problematicas rela-
cionadas con la urbanizacién desde diferentes saberes y
perspectivas interdisciplinarias e interculturales. Es una
alta finalidad educativa contribuir a la formacién integral
de la persona con una mirada social de la proteccion del
patrimonio cultural y natural. Del mismo modo, frente al
cambio climatico que experimentamos, la promocién de
practicas sostenibles en los consumos y en la gestion de
la urbanidad, incluyendo la movilidad y la gestion de las
edificaciones.

217



La solidaridad intergeneracional y la distribucion
equitativa de los riesgos ambientales son temas clave. El
compromiso con las jovenes generaciones en el marco del
Pacto Educativo Global implica una educacién mas abier-
ta e incluyente que fomente la escucha paciente, el didlogo
constructivo y la comprensién mutua.

Los cambios en el mundo laboral bajo el paradigma
tecnocratico interpelan el sistema educativo y sus finali-
dades. Los métodos de trabajo altamente tecnologizados y
la importancia de formar creativamente a los jovenes para
afrontar las mutaciones aceleradas en este campo repre-
sentan verdaderos desafios. El trabajo sigue siendo en el
Siglo XXI una herramienta social. Los nuevos conflictos
revelan la importancia de gestionar politicas universales
de acceso equitativo a derechos basicos para un desarrollo
sustentable.

En parte, se trata de humanizar las finalidades, usos y
practicas de la tecnologia y poner los derechos humanos
y el bien comun en el centro de los avances tecnoldgicos.
Evitar las posiciones acriticas tanto como los discursos ca-
tastroficos es conducente con una tecnologia al servicio
del desarrollo humano y al cuidado de la Casa Comun.

En relaciéon con los desastres naturales, un cambio de
paradigma social y econdomico surge como una prioridad
si se pretende evitar la expoliaciéon de los bienes comu-
nes y promover nuevas practicas de consumo, circulares
y sostenibles. La enciclica Laudato Si” es un llamado a re-
visar los modelos de desarrollo actuales y a considerar las
huellas de todos los actores sociales en el cuidado del me-
dio ambiente.

Surge un nuevo paradigma educativo que propone

218



integrar los saberes de manera sistémica para trascender
la fragmentacion dominante en educacion y evitar la hi-
perespecializada profesionalizaciéon como principal resul-
tado. Es evidente la necesidad de una educacion integral
que promueva valores de solidaridad, sustentabilidad y
conciencia critica frente a la crisis socioambiental. En esto
en especial, la universidad cumple un papel fundamental
como espacio critico, pero también de didlogo y conviven-
cia, como tiempo de conversacion, reflexion y produccion
colaborativa de conocimiento. Conectado con el territorio,
el sistema universitario es bien recibido por la comunidad
como intérprete de lo contemporaneo en didlogo con el fu-
turo, promotor del necesario didlogo social e influyente y
reconocido movilizador de tomas de decisiones practicas
tanto como estratégicas en favor del cuidado de la Casa
Comun.

Los encuentros que tuvieron lugar durante el II Con-
greso Interuniversitario Laudato Si han permitido la con-
vergencia desde distintas perspectivas en el enfoque de
ecologia integral que propone la enciclica para abordar
la actual crisis socioambiental, destacando la importancia
del didlogo, la cooperacién y la responsabilidad comparti-
da en el cuidado de la Casa Comun. Los desafios priorita-
rios en materia de gestion politica, social y econdmica de
la crisis socioambiental amplifican la relevancia del rol de
la Universidad en la definicion de los cambios en los mo-
delos de Sociedad para construir un futuro mas sostenible
y justo.

219






DESAFIiOS PARA UNA AGENDA UNIVERSITARIA

Del 31 de mayo al 3 de junio de 2023 tuvo lugar el II
Congreso Interuniversitario Laudato Si". Fruto del mis-
mo, ofrecemos a la comunidad, a modo de aportes para la
construccion de una nueva agenda universitaria inspirada
por LS, el presente documento enumerando los desafios
identificados.

¢ El desafio de una Ecologia Integral: El concep-
to de ecologia integral implica una critica social
radical, ya que se opone a monismos ideologicos
y culturales en favor de una perspectiva relacio-
nal. Esto implica un cambio de paradigma frente
a concepciones antropocéntricas, economicistas y
tecno-céntricas actualmente dominantes. Hacerse
cargo de la casa comun es una responsabilidad de
todos.

¢ Desafios a la politica y al Estado de derecho:
abordar la creciente desigualdad y pobreza, pro-
moviendo el didlogo y la cooperacion para mi-
tigar los efectos de la polarizacion. Favorecer la
promocion laboral de los jovenes y fomentar ac-
ciones colectivas entre los actores de la sociedad,
incluyendo organizaciones de la sociedad civil y
el mercado.

221



¢ Desafios para la ampliacion de derechos: incluir
el ambiente, la salud y la alimentacion. Promo-
ver la tutela juridica del derecho humano al agua.
Potenciar la agroecologia y la promocion de una
alimentacion mas igualitaria y saludable. Generar
estrategias para un cambio cultural que aborde
las problematicas relacionadas con la urbaniza-
cidn desde perspectivas interdisciplinarias

¢ Desafios al mundo del trabajo y la economia:
valorar el papel del trabajo como ordenador so-
cial y la importancia de politicas universales que
promuevan el acceso a derechos basicos en equi-
dad. Humanizar la tecnologia, poniendo los dere-
chos humanos y el bien comun en el centro de los
avances tecnologicos. Generar un paradigma de
desarrollo que evite la expoliacion de los bienes
comunes y promueva practicas econdmicas circu-
lares y sostenibles

¢ Desafios a la educacion, en particular al mundo
universitario: buscar una educacién mas abierta
e incluyente, que fomente la escucha paciente, el
didlogo constructivo y la comprensiéon mutua.
Promover una educacion integral que promueva
valores como la solidaridad, la sustentabilidad y
la conciencia critica frente a la crisis socioambien-
tal.

Finalmente, reconocemos el papel fundamental de la
universidad como espacio critico para la reflexién y pro-
duccién de conocimientos, siendo necesario que ella se
encuentre conectada con el territorio, promoviendo el dia-
logo social y la toma de decisiones en pro del cuidado de
la Casa Comun.

222



ENLACES WEB DE LOS CONGRESOS

PAGINA WEB DE LOS CONGRESOS:

https://laudatosi.edu.ar/

CANAL DE YOUTUBE DE L0S CONGRESOS:

https://www.youtube.com/channel/UCkwbL3q4gylS8zNta-DDéfw

223



[l “” | H“lm
91789875 ‘[13205“



	Índice
	Introducción
	Organización del Congreso

	Iº CONGRESO INTERUNIVERSITARIO LAUDATO SI
	Invitación del Papa Francisco al Congreso
	Apertura Congreso Laudato-Si
	Discurso del Presidente de la CEA
	Discurso del Presidente del CRUP
	Discurso del Presidente del CIN

	Laudato Si´: una reconsideración radical del desarrollo
	La relevancia del empleo público en la construcción de las capacidades estatales
	Crisis socioambiental: urgencia, conversión y freno de emergencia
	Acerca de Dios, la fraternidad y la tentación idolátrica
	“Pentagrama del diálogo ecumenismo en Laudato Si””
	Educación para la Ecología Integral - Un abordaje desde la Pedagogía
	Las cartas del desarrollo
	El Proyecto educativo del Papa Francisco. De Laudato Si (LS) al Pacto Educativo Global (PEG)
	“Todo es de ustedes”, una educación para un gran cambio de mentalidad: la conversión ecológica
	Retos de la Laudato Si a la Universidad
	“La mirada encarnada. Reflexiones metodológicas a partir de Laudato Si’ ”
	La economía en Laudato Si’: ¿propuesta alternativa o mensaje profético?

	IIº CONGRESO INTERUNIVERSITARIO LAUDATO SI
	Aportes para una nueva agenda universitaria inspirada en LS
	Síntesis
	Desafíos


